


ISSN 2181 – 2100 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

-
 

2025 



2025  

 

 

2 

 

Jurnal Oʻzbekiston Respublikasi Prezidenti Administratsiyasi huzuridagi  

Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi roʻyxatidan oʻtgan  

(№ 1129, 11.11.2020-y.) ISSN 2181 – 2101 
 

Bosh muharrir – Rixsiyeva Gulchehra Shovkatovna 

filologiya fanlari nomzodi, professor 
 

TAHRIR HAYʼATI 

Q. Omonov filologiya fanlari doktori, professor  

(bosh muharrir oʻrinbosari) 

P. Kenjayeva  filologiya fanlari doktori, professor 

(masʼul kotib) 

B. Toʻxliyev filologiya fanlari doktori, professor 

Q. Sodiqov filologiya fanlari doktori, professor 

Sh. Usmonova  filologiya fanlari doktori, professor 

H. Dadaboyev filologiya fanlari doktori, professor 

N. Rahmonov filologiya fanlari doktori, professor 

B. Karimov filologiya fanlari doktori, professor 

X. Islamjanova filologiya fanlari doktori, professor 

X. Hamidov filologiya fanlari doktori, professor 

A. Alimbekov filologiya fanlari nomzodi, professor 

Dj. Shabanov filologiya fanlari nomzodi, dotsent 

Sh. Sodiqova filologiya fanlari nomzodi, dotsent 

M. Kayumova filologiya fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD), dotsent 

N. Abdullayev siyosiy fanlar doktori, professor 

M. Isʼhoqov tarix fanlari doktori, professor 

D. Sayfullayev tarix fanlari doktori, professor 

X. Fayziyev tarix fanlari nomzodi, dotsent 

Z. Alimov  tarix fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD) 

N. Xolmatov iqtisod fanlari nomzodi, dotsent 

Z. Qodirova iqtisod fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD), dotsent 

M. Vohidova iqtisod fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD) 

R. Bahodirov falsafa fanlari doktori, professor 

A. Shonazarova AQSHning Kolumbiya universiteti professori 

O. Mert Turkiyaning Anqara universiteti professori 

H. Baydemir Turkiyaning Otaturk universiteti professori 

V. S. Yelok Turkiyaning Anqara Hoji Bayram Vali universiteti dotsenti 

N. Telitsin SPbDU Turkologiya kafedrasi mudiri, professor 

Nashrga tayyorlovchilar: 

J. Ismoilov, D. Sodiqova, H. Sulaymonova  
 

Jurnal doktorlik dissertatsiyalari yuzasidan ilmiy maqolalar chop etilishi  

lozim boʻlgan ilmiy nashrlar roʻyxatiga Oʻzbekiston Respublikasi Oliy  

Attestatsiya Komissiyasi tomonidan kiritilgan. 
 

 

e-mail: nashriyot@tsuos.uz 

web-site: www.tsuos.uz 

© Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti, 2025 



2025  

 

 

3 

“ALP ER TO‘NGA AVLODLARI – QORAXONIYLAR: TURKIY DUNYO 

VA ISLOM OLAMI QORAXONIYLAR DAVRIDA” MAVZUIDAGI 

XALQARO ANJUMAN 

Rixsiyeva G. Qoraxoniylar davri merosi – turkshunoslar 

 uchun bitmas-tuganmas manba   ......................................................................... 4 

Azimov M. Qoraxoniylar davri - turkiy davlatchilik tarixini  

o‘rganishda  ustuvor yo‘nalish ............................................................................. 6 

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo  

va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalqaro  

ilmiy-amaliy anjumanidan fotolavhalar ............................................................... 6 

To‘xliyev B. Qoraxoniylar davri ilm-fani Yusuf Xos Hojib talqinida ................. 10 

Sodiqov Q. Qoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan tilshunoslik atamalari  ..... 20 

Rahmonov N. Qadimgi turkiy adabiy manbalari uyg‘unligiga oid kuzatuvlar ... 39 

Dadaboyev H. Qoraxoniylar davlat boshqaruvi tizimining 

 ijtimoiy-siyosiy terminologiyada aks etishi  ....................................................... 47 

Omonov Q. “Qutadg‘u bilig” qoraxoniylar davlatining bosh nizomi sifatida ..... 58 

Ekber N. Necef Dünya tarihi açisindan karahanlilar`in önemi  .......................... 63 

Boboyorov Gʻ. Qoraxoniylar tarixi bo‘yicha yangi ma’lumotlar:  

dod-bek bitigi, “nasabnoma”lar  .......................................................................... 72 

Abdushukurov B. “Devonu lug‘otit turk” va zamonaviy turkiy tillar ................ 84 

Tuychibayev A. Qoraxoniylarni yoritishda fatvo asarlarining ahamiyati:  

Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-havodis”i misolida  ...................... 96 

Tuba Tombuloğlu, Djumaniyazova F. Karahanli siyasi düşüncesinde  

“kara” kavraminin anlam katmanlari  .................................................................. 105 

Vaxidov A. Qoraxoniylar davrida markaziy osiyoda tasavvuf  

an’analari va terminlarining shakllanishi va rivoji  ............................................. 113 

Kasimova S. “Tazkirayi Bug‘raxon” manbasida qoraxoniylar sulolasi  

va ideologik axborot: Mullo Xoji qo‘lyozmasi (№1818/II) asosida .................... 123 

Xatamova M. Qoraxoniylar sulolasi merosi kimniki? ......................................... 131 

Zokirov B. “Devonu lug‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy qabilalar 

etnogeografiyasini o‘rganishda manba sifatida ................................................... 143 

To‘laganova Sh. “Devonu lug‘ati-t-turk”dagi ayrim  

frazeologik birliklarning konseptual tadqiqi  ....................................................... 153 

“Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo  

va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalqaro  

ilmiy-amaliy anjuman rezolyutsiyasi .................................................................. 164 



2025

4 

“ALP ER TO‘NGA AVLODLARI – QORAXONIYLAR: TURKIY DUNYO 

VA ISLOM OLAMI QORAXONIYLAR DAVRIDA” MAVZUIDAGI 

XALQARO ANJUMAN 

QORAXONIYLAR DAVRI MEROSI – TURKSHUNOSLAR 

UCHUN BITMAS-TUGANMAS MANBA 

GULCHEHRA RIXSIYEVA 

Professor, filologiya fanlari nomzodi, 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti rektori 

Bugungi turkiy dunyo va turkiy ellarning zamonaviy qiyofasini topishida, 

ularning tarixiy davlatchiligi taraqqiyotida Qoraxoniylar sulolasi alohida o‘rinda 

turadi. Bu davlat hukmronligi Turon yerlarida qariyib 300 yilga yaqin davom etdi.  

Ularning hukmronligi mobaynida ijtimoiy hayot, madaniyat, iqtisod, davlat 

boshqaruvi, mafkura, din, xalqaro munosabatlar, me’morchilik, shaharsozlik, ilm-fan 

va ta’lim taraqqiy etdi. Hozirgi turkiy tillar lisoniy manzarasining zamonaviy qiyofasi 

aynan ana shu davrda namoyon bo‘ldi. Bu davr turkiy tillar rivojida yuksalish nuqtasi 

bo‘lib xizmat qildi. Qoraxoniylar davrida amalda bo‘lgan “xoqoniya turkchasi” 

adabiy tili turkiy xalqlar uchun birlashtiruvchi, madaniyatlararo muloqot tili vazifasini 

o‘tab berdi.  



2025  

 

 

5 

Shu nuqtayi nazardan, qoraxoniylar davri barcha turkiy davlatlarning turkshunos 

mutaxassislari uchun umumiy tarix, mushtarak yozma meros, turkiy-islom 

dunyoqarashini o‘rganish borasida bitmas-tuganmas, adog‘siz manba bo‘lib xizmat 

qiladi. 

Turkiy davlatlar tarixida nihoyatda muhim ahamiyat kasb etgan ana shu davrni 

chuqur tadqiq etish va bu boradagi kelajak ishlarni muhokama qilib olish maqsadida 

2025- yil 6- oktabr kuni Toshkent davlat sharqshunoslik universitetida O‘zbekiston 

Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vazirligi, Turkiy davlatlar tashkiloti, 

Toshkent xalqaro universiteti hamda O‘zbekiston milliy media birlashmasi bilan 

hamkorlikda “Alp Er To‘nga avlodlari – Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami 

Qoraxoniylar davrida” mavusidagi xalqaro anjuman bo‘lib o‘tdi.  

Anjuman doirasida qoraxoniylar davlatining siyosiy va ma’muriy tuzilmasi, uning 

boshqa davlatlar bilan aloqalari, bu davridagi turkiy yozma yodgorliklar tili va uning 

o‘ziga xos xususiyatlari, Mahmud Koshg‘ariy, Yusuf Xos Hojib, Ahmad Yassaviy 

kabi mutafakkirlarning ilmiy-ma’naviy merosi, yodgorliklar, qo‘lyozmalar va 

arxeologik topilmalarni o‘rganishning yangi usullari, qoraxoniylar davri mafkurasi, 

diniy bag‘rikenglik singari masalalar muhokama qilindi. 

Anjuman ishida Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT) bosh kotibi Kubanichbek 

Omuraliyev, O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vaziri 

Qo‘ng‘irotboy Sharipov, TURKSOY bosh kotibi Sulton Rayev, Turkiy akademiya 

prezidenti Shahin Mustafayev singari martabali mehmonlar qatnashib, turkiy 

davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash va ilmiy asosda to‘laqonli 

o‘rganish bugungi turkologiyaning ehtiyoji hamda ilmiy zarurati ekanligini qayd 

etishdi. 

Ilmiy yig‘inda qoraxoniylar davri tarixi, tili, adabiyoti, davlat boshqaruvi, siyosati, 

mafkurasi bo‘yicha 100 ga yaqin yurtimiz va xorijlik yetakchi turkshunoslar o‘z ilmiy 

ma’ruzalari bilan qatnashdi. 

Ular qoraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi va boshqaruvi, qoraxoniylar davrida 

ilm-fan, madaniyat, qoraxoniylar davrida til va adabiyot, turkiy islom madaniyatining 

yuzaga kelishida qoraxoniylarning o‘rni hamda Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u 

bilig” asarini o‘rganishning dolzarb masalalariga bag‘ishlangan sho‘’ba majlislarida 

so‘nggi yillarda qo‘lga kiritgan yangi ilmiy natijalari bilan o‘rtoqlashdilar.  

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti Turkologiya jurnalining ushbu 

maxsus soni “Alp Er To‘nga avlodlari – Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami 

Qoraxoniylar davrida” mavusidagi xalqaro anjumanga bag‘ishlanmoqda. Unda 

xalqaro anjumanda tinglangan eng sara ma’ruzalar, muhim ilmiy natijalar jamlandi. 

Umid qilamanki, jurnalning ushbu maxsus soni qoraxoniylar merosini o‘rganish 

borasida turkshunoslikda muhim tadqiqot sifatida o‘rin oladi hamda turkiy ellar 

tarixini o‘rganuvchi yangi avlod tadqiqotchilarini tayyorlash yo‘nalishida muhim 

ilmiy manba bo‘lib xizmat qiladi. 



2025

6 

QORAXONIYLAR DAVRI – TURKIY DAVLATCHILIK 

TARIXINI O‘RGANISHDA  USTUVOR YO‘NALISH 

MIRVOHID AZIMOV 

Turkiy davlatlar tashkiloti Bosh kotibi oʻrinbosari 

2025- yil 7- oktabr kuni Turkiy davlatlar tashkiloti davlat rahbarlari kengashining 

Gabala shahrida o‘tgan yig‘ilishida yurtboshimiz 2025-2026- yillarda mamlakatimiz 

100 dan ortiq ta’lim muassasalarini birlashtirgan Turkiy universitetlar ittifoqiga raislik 

qilishi hamda O‘zbekiston raislik davrida "Turkiy ilm-fan va innovatsiyalar kunlari"ni 

o‘tkazish yuzasidan takliflarini berdilar.  

Ana shu tashabbusning amaliy ifodasi sifatida 16- oktabr kuni Toshkent davlat 

sharqshunoslik universitetida O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va 

innovatsiyalar vazirligi, Turkiy davlatlar tashkiloti, Toshkent xalqaro universiteti 

hamda O‘zbekiston milliy media birlashmasi bilan hamkorlikda “Alp Er To‘nga 

avlodlari – Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami Qoraxoniylar davrida” 

mavusidagi xalqaro anjuman bo‘lib o‘tdi.  

Ayniqsa, anjuman ishida TDT bosh kotibi Kubanichbek Omuraliyevning ishtirok 

etishi va turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash, ilmiy 

asosda to‘laqonli o‘rganish bugungi turkologiyaning ehtiyoji hamda ilmiy zarurati 

ekanligini qayd etgani alohida e’tiborga sazovor. 



2025  

 

 

7 

Ilmiy yig‘inda qoraxoniylar davri tarixi, tili, adabiyoti, davlat boshqaruvi, siyosati, 

mafkurasi bo‘yicha mamlakatimiz va chet ellik yetakchi bilim kishilari - 

turkshunoslar o‘z chiqishlari bilan qatnashdi. 

Qoraxoniylar davlati o‘zlarining tarixini ulug‘ xoqon Alp Er To‘nga bilan 

bog‘laganlar. Ular Alp Er To‘nga avlodi ekanligini ko‘zda tutib, o‘zlarini “Oli 

Afrosiyob (Alp Er To‘nga oilasi)” deb ataganlar. Ana shuni ko‘zda tutib, anjuman 

doirasida qoraxoniylar davri tarixi va madaniy merosni ommalashtirish orqali turkiy 

davlatlardan sayyohlarni jalb qilish hamda u bilan bog‘liq maskanlarni “Tabarruk 

ziyorat” loyihasiga qo‘shish maqsadida  “Tabarruk ziyorat loyihasini rivojlantirish va 

Alp Er To‘nga” mavzusida davra suhbati ham tashkil etildi. Unda turizm sohasi 

vakillari ishtirok etdi.  

Anjuman maqsadlaridan kelib chiqib yakunda quyidagi vazifalar ustuvor etib 

belgilandi: 

Qoraxoniylar davri umumiy tarix, mushtarak yozma meros, turkiy davlatchilik 

o‘tmishini tadqiq etish yo‘nalishida TDTga kirgan mamlakatlarning turkshunoslari 

uchun ustuvor tadqiqot mavzulari sifatida belilgilandi.  

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami 

Qoraxoniylar davrida” mavzuisidagi xalqaro ilmiy-amaliy anjumanning turkiy 

o‘zlikni shakllantirishdagi ahamiyatidan kelib chiqib har ikki yilda bir marotaba 

an’anaviy ravishda o‘tkazib borish kelishib olindi. 

Qoraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi, boshqaruvi, ilm-fani, madaniyati, til va 

adabiyoti, yozma yodgorliklarini tadqiq etish bo‘yicha ustuvor yo‘nalishlardan kelib 

chiqib hamkorlikda ilmiy loyihalarni amalga oshirish bo‘yicha aniq takliflar ishlab 

chiqish bo‘yicha ishchi guruh tuzilib, uni Toshkent davlat sharqshunoslik 

universitetida faoliyat yuritishi ma’qullandi. 

Turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash va ilmiy asosda 

to‘laqonli o‘rganish ehtiyojidan kelib chiqib Turon-Turkiston davlatchiligini 

yuksaltirgan turkiylarning yovqur o‘g‘loni, buyuk davlat arbobi, siyosiy iqtidor egasi 

Alp Er To‘nganing faoliyati va amalga oshirgan ishlari masalalariga bag‘ishlangan 

kelgusida xalqaro anjuman o‘tkazish taklifi ilgari surildi.  

Anjuman doirasida o‘tkazilgan Alp Er To‘nga shaxsiyati va faoliyatiga bag‘ish-

langan soha bo‘yicha yetakchi mutaxassislarning davra suhbati natijalariga ko‘ra Alp 

Er To‘nga timsolini mintaqaning turizm brendiga aylantirish hamda Buxoro shahrida 

unga atalgan yozuv lavhasi (bitig tosh) o‘rnatish yuzasidan TDT kotibiyati 

tavsiyasiga ko‘ra TDSHU olimlari va O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi 

mutaxassislari hamkorlikda yaratgan matn tavsiya etildi.  

Umuman, buning singari ilmiy yig‘inlarni Toshkentda, Sharqshunoslik univer-

sitetida o‘tkazilganligi uning turkologiya markazlaridan biriga aylanib borayotganligi, 

turkiy tillarni o‘qitish, yozma meros va eski turkiy matnlarni tizimli o‘rganish, 

ularning ilmiy muomalaga kiritish sohalari bo‘yicha turkiy davlatlar orasida 

yetakchilik maqomiga erishib borayotganligidan darak beradi. 

 



2025  

 

 

8 

 

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo  

va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalqaro  

ilmiy-amaliy anjumanidan fotolavhalar  

 

  

  

   



2025  

 

 

9 

  

  

  

  

  
 



2025  

 

 

10 

QORAXONIYLAR DAVRI ILM-FANI 

YUSUF XOS HOJIB TALQINIDA  

 

BOQIJON TOʻXLIYEV 

Filologiya fanlari doktori, professor 

 
Annotatsiya: Maqolada Qoraxoniylar davridagi ilm-fanga boʻlgan qarashlar Yusuf 

Xos Hojibning “Qutadgʻu bilig” asari misolida tahlil etiladi. Yusuf Xos Hojib – qomusiy 

olim. Shunga koʻra, uning asari – “Qutadgʻu bilig”da ham ilm-fanning turli 

yoʻnalishlariga oid atama va tushunchalarning adabiy-estetik baholarining koʻp uchrashi 

mutlaqo tabiiy holdir. Asar XI asrdagi qoraxoniylar davri davlat qurilishi, shu davlat olib 

borgan siyosat, mamlakatning iqtisodiy hamda ijtimoiy hayotiga oid koʻplab 

ma’lumotlarni ham qamrab oladi. Tabiiyki, Yusuf Xos Hojib buyuk mutafakkir sifatida 

asosiy urgʻuni mamlakatdagi ijtimoiy-ma’naviy hayotga qaratadi. Bunda adabiyot va 

san’at masalalariga alohida e’tibor seziladi. Adibning bilim va bilimdonlikka oid 

ijtimoiy-siyosiy qarashlari ham toʻligʻicha badiiyat libosida taqdim etiladi. Shunga koʻra, 

unda ayni tushunchalar ham yuksak badiiyat bilan, xotiradan oʻchib ketmaydigan 

obrazlilik bilan ziynatlangan holda taqdim etiladi.  

Tayanch soʻzlar: Yusuf Xos Hojib, “Qutadgʻu bilig”, bilim, fan, qoraxoniylar, 

adabiyot, badiiyat.  

Abstract: The article analyzes the views on science during the Karakhanid period 

using the example of Yusuf Khos Hojib's work "Kutadgu Bilig". Yusuf Khos Hojib is an 

encyclopedist. Accordingly, it is quite natural that in his work - "Kutadgu Bilig" there are 

many literary and aesthetic evaluations of terms and concepts related to various areas of 

science. The work also includes a lot of information about the state-building of the 

Karakhanid period in the 11th century, the policy pursued by this state, and the economic 

and social life of the country. Naturally, Yusuf Khos Hojib, as a great thinker, focuses on 

the socio-spiritual life of the country. In this, special attention is paid to the issues of 

education and art. The writer's socio-political views on knowledge and knowledge are 

also fully presented in the guise of art. Accordingly, the same concepts are presented in it 

with high artistic merit, adorned with imagery that will not fade from memory.  

Key words: Yusuf Khos Hajib, "Kutadgu Bilig", knowledge, science, Karakhanids, 

literature, art. 

Аннотация: В статье анализируются взгляды на науку в эпоху Караханидов на 

примере произведения Юсуфа Хос Ходжиба «Кутадгу билиг». Юсуф Хос Ходжиб – 

энциклопедист. Соответственно, вполне закономерно, что в его произведении 

«Кутадгу билиг» присутствует множество литературных и эстетических оценок 

терминов и понятий, относящихся к различным областям науки. Произведение 

также содержит много информации о государственном строительстве периода 

Караханидов в XI веке, политике, проводимой этим государством, а также об 

экономической и общественной жизни страны. Естественно, что Юсуф Хос 

Ходжиб, как великий мыслитель, уделяет внимание общественно-духовной жизни 

страны. При этом особое внимание уделяется вопросам образования и искусства. 

Социально-политические взгляды писателя на знание и знания также полно 

представлены в облике искусства. Соответственно, те же концепции 



2025  

 

 

11 

представлены в нем с высокими художественными достоинствами, украшенные 

образами, которые не сотрутся из памяти.  

Ключевые слова: Юсуф Хос Хаджиб, «Кутадгу Билиг», знание, наука, 

Караханиды, литература, искусство. 

 

Qoraxoniylar davri turkiy xalqlarning Sharq Renessansiga qoʻshgan ulkan 

hissasini alohida bir davri ekani yaxshi ma’lum. Dunyo olimlari bu haqiqatni 

allaqachon turli shakllarda ifoda etishgan.  

Qoraxoniylar – turkiy davlatchilik tarixidagi oltin davrdir. Yusuf Xos Hojib, 

Mahmud Koshgʻariy hamda Ahmad Yugnakiylar mana shu oltin davrning buyuk 

mutafakkirlaridir.  

Mahmud Koshgʻariy ilmiy yoʻnalishda, Yusuf Xos Hojib esa adabiy jabhada 

ulkan qomusiy asarlari bilan oʻzlariga mangu haykal qoʻyib ketishdi.  

Yusuf Xos Hojibnitng “Qutadgʻu bilig” dostoni mana shu davrda yaratilgan 

muhtasham yodgorlik sifatida, faqat badiiy adabiyotninggina emas, oʻsha 

davrdagi davlat qurilishi, shu davlat olib borgan siyosat, ijtimoiy-ma’naviy hayot 

haqida beqiyos ma’lumotlarni oʻz bagʻrida jamlagan qomusiy bir asar hamdir. U 

oʻz davridagi ilm-fanaqida ham tegishli tasavvur va bilimlarini berishi bilan 

alohida ahamiyat kasb etadi.  

Qoraxoniylar davri turkiy xalqlarning Sharq Renessansiga qoʻshgan ulkan 

hissasini alohida bir davri ekani yaxshi ma'lum. Dunyo olimlari bu haqiqatni 

allaqachon turli shakllarda ifoda etishgan.  

Qoraxoniylar – turkiy davlatchilik tarixidagi oltin davrdir. Yusuf Xos Hojib, 

Mahmud Koshgʻariy hamda Ahmad Yugnakiylar mana shu oltin davrning buyuk 

mutafakkirlaridir.  

Asarda “Йаңлуқ ағырлықын танурлайур билиг бирлә” degan alohida 

bobning ajratib koʻrsatilgani bejiz emas. Uning ma’nosi “Insonning qadru 

qimmati bilim bilan belgilanadi” demakdir. U shunday boshlanadi: 

Төрүтти өдүрди сэчу йаңлуқуғ,                

Аңар бэрди эрдәм, билиг, өг, уқуғ. 

 

Alloh insonni yaratdi va parvarish qildi,  

Unga turli hunarlar, bilim va aql-idrok berdi [3.144].  

 

Demak, bilimli boʻlish insonga xudoning ulugʻ inoyatidir. Insonning sharafi 

bilim bilan belgilanadi, aql-idroki bilan har qanday muammolarni hal qilish 

imkoniga ega boʻladi. Qolaversa, insonning ezgulik qilishga intilishi ham mana 

shu bilimning sharofati bilandir: 

 

Билиг бэрди йаңлуқ бэдүди бу күн                  

Уқуш  бэрди өтрү йазылды түгүн.  

 



2025  

 

 

12 

Байат кимкә бэрсә уқуш өг билиг                     

Өкүш эдгүлүккә узатты әлиг. 

Mazmuni: 

(Xudo) bilim bergani uchun, inson ulugʻ boʻldi,  

Aql-idrok bergani uchun koʻplab tugunlar echildi. 

 

Xudo kimga aql-idrok, bilim beradigan boʻlsa,  

U koʻplab ezguliklarga qoʻl choʻza oladi. (3.146-147) 

 

Aslida turkiy xalqlarning bilim va bilimdonlikka juda qadim zamonlardan 

buyon alohida e’tibor berishganini Mahmud Koshgʻariy ham oʻzining koʻplab 

fikr-mulohazalari bilan tasdiqlaydi. Uning asari “Devonu lugʻot it-turk”da koʻplab 

badiiy namunalar ayni mana shu mavzuning ustuvorligini koʻrsatib turibdi. 

Asarda jumladan, “Qut belgüsi – bilig. Maʼnosi: “Baxtning belgisi bilim” [217] 

degan maqol keltirilgan. Demak, turkiy xalqlar bilimning barcha ezguliklarning 

poydevoridir degan hukmga juda qadimgi zamonlardayoq kelib boʻlgan. 

 

Inson bilim va uquv-idrokning qadriga yetsa, uning evazi ham shunga mos va 

munosib boʻladi: 

Билигни бэдүг бил, уқушны улуғ,  

Бу экки бэдүтүр өдүрмиш қулуғ . 

 

Бу сөзкә тануқы муну кэлди сөз,                             

Бу сөзни эшитгил, сөзүң мэндә өз, 

 

Уқуш қайда  болса, улуғлуқ болур,                   

Билиг кимдә болса, бэдүглук алур. 

                

Уқушлуғ уқар-ул,  билиглиг  билир,  

Билигли, уқуғлы тиләккә тэгир (3.148-151). 

Mazmuni: 

Bilimni buyuk, uquv-idrokni ulugʻ deb bilgin,  

Mana shu ikkalasi yaratilgan bandasini yuksaltiradi. 

 

Bu soʻz isboti uchun shunday soʻz bor: 

Bu soʻzni eshitgin va ularni mendan ol. 

 

Aql-zakovat qayerda boʻlsa, (oʻsha yerda) ulugʻlik boʻladi,  

Bilim kimda boʻlsa, buyuklikka erishadi. 

Aql-idrokli uqadi, bilimli biladi,  

Bilimli va aql-idrokli kishi tilaklarini topadi.  



2025  

 

 

13 

Bilim insonni dunyodagi barcha yomon va noloyiq ishlardan, dardu 

balolardan asraydi, muhofaza qiladi: 

 

Билиг маънисы бил, нэкү тэр билиг,               

Билиг билсә өтрү йырар эрдә иг [3.152] 

Mazmuni: 

Bilimning ma’nosini bilib ol, bilim nima deydi, eshitgin: 

Inson bilimlarni bilsa, undan kasallik yiroq ketadi. 

 

Muallif bu mavzuni davom ettiradi. Bilimsiz kishini kasal(lik)ka oʻxshatar 

ekan, bu dardning davosi bilim ekanini ta’kidlaydi. Barcha nodon va johil 

kishilarni “biligsiz” deb nomlar ekan, ularni bunday bemaza kasallikdan tezroq 

qutilishga chorlaydi: 

Билигсиз киши барча иглиг болур                

Игиг эмләмәсә киши тэрк өлүр. 

Йуры, эй билигсиз, игиңни ота,  

Билигсиз, отын-сэн, э билгә, қута.  

Mazmuni:  

Bilimsiz kishilarning barchasi kasal boʻladi,  

Agar kasallik davolanmas, kishi tezda vafot etadi. 

 

Kelgin, ey bilimsiz, kasalingni davola,  

Ey bilimsiz, sen pastkashsan, ey dono, baxtli boʻlgin! [3.153-154] 

 

Adib bilim va aql-idrok izohini davom ettiradi. Insonlarning aql-hushli va 

bilimdon boʻlishga da’vat etadi: 

 

Уқуш-ул бурундуқ аны йэтсә эр  

Тиләккә тэгир ул түмән арзу йэр.  

 

Уқуш болса эркә көр асғы өкүш                     

Билиг билсә өтрү болур эр көшүш  

 

Уқуш бирлә ишләр қамуғ иш күдүг             

Билиг бирлә бэгләр бу булмыш өдүг  

Mazmuni: 

Agar inson anglab yetsa, aql-idrok boshvoq (kabidir), 

(U bilan) tilagiga etadi, koʻplab orzulariga erishadi. 

 

Aql boʻlsa, kishiga uning koʻp nafi boʻladi,  

Bilim egallasa, keyin u aziz boʻladi.  

 



2025  

 

 

14 

Aql bilan u har qanday ish-yumushlarni ado etadi,  

Beklar bilim bilan davru-davron suradilar. [3.156-158] 

 

Aslida “Qutadgʻu bilig”dagi bosh masalalardan biri komil insonni 

tarbiyalashdir. Yusuf Xos Hojib bu asari orqali oʻz tasavvurida eng komil, 

jamiyatning oʻsha davrdagi talablariga javob bera oladigan insonni qanday 

koʻrgan boʻlsa, shundayligicha tasvirlashga harakat qiladi.  

Adib bilim va bilimdonlikni juda ulugʻlaydi. U kishi koʻnglini dengizga 

oʻxshatar ekan, bilimni shu dengiz tubidagi injuga qiyoslaydi. Agar shu inju 

dengiz tubidan chiqarilmas ekan, uning oddiy soy toshidan qanday farqi qoladi?!  

Bu – inson qalbidagi bilim bilan bogʻliq xazinalarning umuminsoniyat 

mulkiga aylantirish kerak deganidir.  

Bu – alohida olingan bir shaxsning ilmiy bilimlari, ayni paytda ijtimoiy hodisa 

sifatida butun yurtga, jamiyatga, kerak boʻlsa, butun insoniyatga xizmat qilishi 

kerak, deganidir. 

Aql-idrokli beklar – mamlakat boshliqlari oʻzlariga maslahatchi qilib bilimdon 

donishmandlarni tanlashi bejiz emas. Jahonda bilimdan qadrliroq hech narsa yuq. 

Bilimsizlik aslida kishi uchun haqoratdir. Hattoki bilimsiz odam toʻrga chiqib 

oʻtirsa unday toʻrni toʻr deb boʻlmaydi. Uni poygakdan ham past deb bilish kerak. 

Ammo poygakda bilimdon kishi oʻtirsa, u joyni toʻrdan ham a’lo deb bilish lozim: 

Bilimsiz odam koʻzi koʻr kishiga oʻxshaydi. Uning qoʻlidan yetaklab yoʻl 

koʻrsatish, ya’ni bilimga chorlash shart. Uquv-idrok zulmat tunidagi mashaldir. 

Bilim kishini shu zulmatdan ozod qiladi. Bilimning qadri shu daraja balandki, u 

doʻzax oʻtidan ham kishini xalos qilishi mumkin. 

Bilim – boylik. Ammo uning boshqa boyliklardan farqi bor. Har qanday 

boylik oʻgʻrining qoʻliga tushsa tamom, undan ayrilib qolish mumkin, biroq 

bilimni hech bir oʻgʻri oʻgʻirlay olmaydi. Aksincha, u qancha koʻp ishlatilsa, 

shuncha koʻpayib boraveradigan boylikdir. A.N.Kononov ta’kidlaganidek, insoniy 

fazilatlar orasida bilim boshqa barchasidan eng afzal fazilatdir”[1.8]. 

Yusuf Xos Hojibning har bir soʻzida, har bir misrasida turkiy xalqlar uchun 

xos boʻlgan fikrlash tarzi, mushohada usuli koʻzga tashlanadi. Uning qiyoslarida, 

oʻxshatishlarida, tasvirida turkiy xalqlarga xos boʻlgan an’analar davom ettiriladi. 

Masalan, bilimdonlik kishini har xil noloyiq ishlardan asraydi deyar ekan, buni 

quyidagicha ifodalaydi: 

Kishan ul kishika bilig ham uqush, 

Kishanlig yaragʻsizqa barmas oʻkush. 

Sevugrak atin er kishanlig tutar, 

Keraklig atin er koʻdazlig tutar. 

Kishanlig koʻramaz, kerakcha yurir, 

Tushagʻligʻ yiramaz tilakcha barir 

Mazmuni: 

Bilim ham zakovat kishi uchun guyo bir kishandir. 



2025  

 

 

15 

Kishanli esa ortiq yaroqsiz (ishlar)ga bora olmaydi. 

Sevimliroq otini kishi kishanda tutadi, 

Kerakli otini er avaylab tutadi. 

Kishanlangan (ot) koʻzdan qochmaydi, lozim erda yuradi, 

Tushovlangan (ot) uzoqlashmaydi, egasi istagan erda boʻladi.  

[3.398-310]. 

          

“Kishan” obrazi Yusuf Xos Hojibning oʻziga xos badiiy topildigʻidir. Ushbu 

soʻz XI asrda uy hayvonlarning oyogʻiga bogʻlanadigan “tushov” ma’nosini  

anglatgan. U “ot-ulov va mollarning uzoqqa ketib qolmasligi uchun ularning 

oldingi ikki oyogʻini matashtirib bogʻlaydigan arqon yoki moslama”dir [4/220]. 

Bu yerdagi “kishan” otaning nazorati, farzandning noloyiq va nomununosib 

ishlarga aralashib qolishining oldini oluvi vositasi ma’nosini anglatib kelayotir.  

Shoir yaxshi odamning barcha fazilatlari: vazminlik, bosiqlik, chidam, 

toʻgʻrilik, rostgoʻylik, ochiqlik, muloyim ham xushfe’llik, sezgirlikni ham bilim 

bilan bogʻlaydi.  

Bilim oʻqish-oʻrganish, hayotiy tajriba bilan bogʻliq. Kishi onasidan 

tugʻilganida bilimsiz tugʻiladi. Bilib, oʻrganib soʻng kamolga yetadi. Bilimdonlik 

– kishiga chiroy. Aslida haqiqiy goʻzallik ham shunda. Hatto boylik, davlat ham 

donolarga koʻproq yarashadi. Chunki bilimsiz faqat boylik bilan yuksaladi. Dono 

esa davlatli boʻladigan boʻlsa haqiqiy chiroy kasb etadi: 

Билигсизка давлат ярашса келиб, 

Билигликка артуқ ярашур тегиб. 

Билигсиз била турса давлат қали, 

Билиглиг била турға тенг-туш кўриб. 

Mazmuni: 

Agar nodonga kelgan davlat unga yarashsa, 

Donoga kelgan davlat unga nihoyatda yarashadi. 

Agar (davlat) nodonga kelib qaror topsa, 

U dono uchun mos va muvofiq boʻlib turadi. 

 

Misralardagi biliglig, biligsiz soʻzlarining tarkorlanayotgani bejiz emas. 

Ulardagi asosiy fikr mana shu tushunchalar asosiga qurilgani tufayli ham mazkur 

takrorlar adib koʻzda tutgan ma’nolarni yanada kuchaytirib, ta’kidlab taqdim etish 

uchun asos boʻlmoqda. Ular oʻrtasidagi mantiqiy ziddiyat esa hodisalar 

mohiyatini yana bir marta taqqoslashga, ularni oʻzaro qiyoslab koʻrishga undab 

turadi. Bir qarashda bu yerda kelib, tegib, koʻrib soʻzlarining faqat 

qoʻshimchalariga koʻragina qofiyadoshlikni tashkil etayotgani ulardagi 

ohangdorlikni pasaytirgandek koʻrinishi mumkin. Aslida bunday pasayish 

sezilmaydi. Nazarimizda, bunga ma’noni kuchaytirib berayotgan “biligsiz – 

biliglig ziddiyati, ya’ni tazodlar ishtiroki, shuningdek, bilig soʻzining takrori bilan 

bogʻliq iltizom, hamda “b” tovushining takrori tufayli yuzaga kelayotgan 



2025  

 

 

16 

alliteratsiya mana shu pasayishni toʻla qoplagan, hato she’riy jarangdorlikning 

anchayin yuksak darajasini ta’minlagan. 

Bilim boshqalar mehnatining qadriga yetishda ham tayanch boʻladi. Bilimsiz 

kishilar boshqalarning jon kuydirib qilgan mehnatlarini anglamaydi ham, 

qadrlamaydi ham. Aniqrogʻi buning uddasidan chiqa olmaydi. Shunga koʻra, 

Yusuf Xos Hojib nazarida bilimsizlar dononing oldida boʻynini egib turishi kerak. 

Shuning uchun davlat boshligʻi el-yurt ishlarini bilimdon kishilarga bermogʻi 

joiz. Bilimsizlar xalq orasida tutun qoʻporishdan boshqa narsaga yaramaydi. 

Bilimsiz odamning xalq boshida rahbarlik qilishi elga ofatdir. Undan xalq 

parokanda boʻladi. 

Bilim oʻrganish kishi kunlarini nurafshon qiladi, bilimdon qanchalik kichik 

boʻlmasin, u el nazarida ulgʻayib boraveradi. Aslida insonni hayvondan ajratgan 

narsa ham bilimdir. Yusuf Xos Hojib bilimning qudratini alohida iftixor, 

koʻtarinki ruh bilan tasvirlaydi. 

Albatta, asardagi yetakchi qahramon elig Kuntugʻdidir. Kuntugʻdi – tuqqan 

kun, ya’ni porlab chiqqan quyosh ramzi. U asarda ramz sifatda eligni, ya’ni 

mamlakatni idora qiladigan eng katta boshliqni anglatadi. Ayni paytda, u 

Adolatning ham ramzidir. Shoir elig (podsho)ni Adolat deb nomlashdayoq oʻz 

maqsadini oydinlashtiradi. 

Kuntugʻdidagi ezgulik nimalarda namoyon boʻladi? 

Birinchidan, u doimo mamlakat, el-yurt taqdirini oʻylaydi, hech qachon oʻzi 

yoki oʻz manfaatlari doirasida qolib ketmaydi. Uning uchun xalq baxti, mamlakat 

daxlsizligi, el-yurt obodligidan ortiq baxt yoʻq. 

Ikkinchidan, u koʻzlagan maqsadlarini amalga oshirish uchun jamiyatdagi 

ilgʻor fikrli, yangilik va ezgulik targʻibotchilari, himoyachilari zarurligini anglaydi 

va doimo ularni izlab, topib, mamlakatni boshqarish ishlariga jalb etadi. Uning 

dastlabki vaziri Oytoʻldi butun kuch va imkoniyatni mamlakat ravnaqiga 

sarflagan boʻlsa, uning oʻgʻli Oʻgdulmish eligning maslahat va yoʻriqlari tufayli 

ota ishlarini davom ettiradi. Elig bilan yonma-yon turib donishmand 

Oʻzgʻurmishni shaharga taklif etib, uning oʻgitlaridan xalq baxt-saodati yoʻlida 

foydalanadi. Alohida ta’kidlash joizki, ularning barchasida takrorlanadigan asosiy 

fazilatlar toʻlaligicha bilim, bilimdonlik, donishmandlik bilan aloqadordir. 

Nihoyat, uchinchidan, Kuntugʻdining shaxsiy fazilatlari ham toʻlaligicha 

ezgulik me’yorlaridan kelib chiqib tasvirlangan. U dono, bilimdon, nomi olamga 

yoyilgan, himmat va muruvvatli edi. 

Қилинчи кўни эрди, қилқи ўнгай, 

Тили чин, бутун ҳам кўзи, кунгли бай. 

Билиглиг бег эрди, уқушлуғ удуғ, 

Эсизка ўт эрди, йағиқа йудуғ. 

Mazmuni: 

Qilmishlari toʻgʻri fel atvori oʻngay (kulay), 

Tili chin, halol hamma koʻzi pok koʻngli boy (edi), 



2025  

 

 

17 

Bilimli, zakovatli xalq hushyor bek edi, 

Yomonlarga (misli bir) olov, yovga ofat edi. 

 

Kuntug‘dining ezgu siyosati tufayli budun (xalq) boyidi, hatto “boʻri bilan 

qoʻy birga bir suvluqdan suv ichdi”. Uning bunday shuhrati olamga yoyildi. Dono 

Ontoʻldi ham uning ovozasini eshitib, elig bilan birgalikda xalq tashvishini 

kamaytirish ishiga astoydil kamarbastalik qildi. 

Alohida qayd etish joizki, bilim hamda bilimdonlik tasviri va targʻibi Yusuf 

Xos Hojib adabiy-estetik qarashlarining muhim qirrasini tashkil etadi. Bu holatni 

vazir Oytoʻldi – ya’ni Davlat tasvirida ochiq-oydin koʻrish mumkin: 

Йигит эрди ўғлан қилинчи амул, 

Уқушлуғ, билиглиг ҳам ўглуг амул. 

Юзи кўрклўг эрди кўриб кўз қамар, 

Сўзи юмшоқ эрди, тили туз тамар. 

Қамуғ турлуг эрдам тугал ўграниб, 

Юрир эрди эрдам алигка алиб... 

Mazmuni: 

Javonmard yigit edi, fe’l-raftori muloyim, 

Zakovatli, bilimli, aqlli, vazmin kishi edi 

Yuzi (shu darajada) koʻrkli edi(ki), koʻrib koʻz qamashardi. 

Soʻz(lar)i yumshoq edi, tilidan bol yogʻardi, 

Barcha xil san’at-hunarni tugal oʻrganib, 

San’at-hunarlarni qoʻliga olib (ya’ni egallab) yurar edi. 

 

E’tiborga loyiq jihatlardan yana biri shundaki, adib olimlar uchun alohida bob 

ajratgan. U Билгә ъалимлар бирлә қатылмақны ɵгрәтур (Dono olimlar bilan 

aralashishni o‘rgatadi) deb nomlangan. Alloma olimlarga juda yuksak baho 

beradi. Ularning jamiyatdagi yuksak mavqeni qayta-qayta ta’kidlaydi. 

Olimlarning ilmini xalq yoʻlini yoritib turuvchi mash’alaga qiyoslaydi: 

Тақы бир қуту билгә ъалимлар-ул, 

Улар ъилмы халққа йаруттачы йол. 

Тағин бир тоифаси доно олимлардир, 

Уларнинг илми халққа йўл ёритувчи (нарса)дир (3.4237). 

 

Shuning uchun ham ularning qadriga etish, bilimlari qancha boʻlishidan qat’i 

nazar, ularni oʻrganish yoʻlidan borish kerak: 

Уларны қатыг сэв, ағырла сɵзин, 

Билиглэрин ɵгрән, ɵкуш йа азын. 

 

Ularni qattiq sev, soʻzlarini qadrla, 

Koʻpmi yoki ozmi (ularning) bilimlarini oʻrgan (3.4238) 

 



2025  

 

 

18 

Bu bejiz emas. Ular bilimlari tufayli hamma narsaning yaxshi va yomonligini, 

buning sabab va oqibatlarini yaxshi bilishadi. Shuning uchun ham ularning 

bilimlarini oʻrganish va ularga rioya etish foydali boʻladi, xolos: 

Улар-ул йарар йа йарамасларығ, 

Сэчиб адра тутған кɵни йол арығ. 

Оса, ъилмы ɵгрән, билигләри бил, 

Нәңин эдгулук кыл кɵдәз тэгру тил. 

Булар-ул ҳақиқат бодын тиргүки, 

Улар билги-ул чын шариъат кɵки. 

Mazmuni: 

Ulardir yaraydigan yo yaramaydigan (narsalarni) 

Tushunib, ayirib, toʻgʻri, pok yoʻl tutadigan (kishilar). 

Oʻyla, ilmini oʻrgan, bilimlarini bil (ib ol), 

Narsa (berish) bilan yaxshilik qil, shirin soʻz boʻlib ehtiyot tut. 

Bular haqiqat boʻynining tirgovichidirlar, 

Ularning bilimi chindan shariat negizidir [3.4239-4241]. 

 

Jamiyatni olimlarsiz tasavvur qilish mumkinmi? Yoʻq, bunday boʻlishi 

mumkin emas. Ular jamiyat hayotida nihoyatda muhim, jiddiy oʻrinda turadi. 

Ularsiz hayotning oʻzini ham tasavvur etish mumkin emas. Inson hayoti uchun 

zarur boʻlgan yeguliklar, ekin-tikinlar ham ularning sharofati bilan mavjud va 

moʻl-koʻl boʻladi: 

 

4242 Йоқ эрсә, ажунда бу ъалим бɵгү, 

Тикиб унмәгәй эрди йэрдә йэгу. 

Mazmuni: 

Olamda bu olim donolar boʻlmaganida, 

Erda emish ekilib unmagan boʻlar edi [34242]. 

 

Olimlarning ijtimoiy hayotdagi oʻrinlari ham nihoyatda jiddiy va zaruriydir. 

Ular xalqni toʻgʻri yoʻlga boshlash jarayonida ham bebaho mavqega ega. Ularning 

sharofati bilan xalqning koʻzi ochiladi, ular oʻz yoʻllarining toʻgʻri yoki 

notoʻgʻriligini bilib olishadi: 

4243 Улар ъилмы болды будунқа йула 

Иаруса йула тунлә азмас йол-а. 

Mazmuni: 

Ularning ilmi xalqqa mash’al boʻldi, 

Mash’al yorisa, tunda yoʻldan adashilmaydi. [3.4243]. 

 

Yusuf Xos Hojib olimlarning mehnatini qadrlash, ularning hurmatlarini joyiga 

qoʻyish bobida ham koʻplab joʻyali yoʻl-yoʻriqlarni koʻrsatadi: 

 



2025  

 

 

19 

Тэңиндә улуш қыл сучиг сɵз билә, 

Аш ичгу йэтүргил, тапуг қыл кулә. 

Тилин сэрмә, ирмә, болун иймәнуг, 

Ағу-ул уларның оты бир тэмүг. 

Тилин ирмә сэрмә туз этмәк нэтүр, 

Ағыр тут уларығ, ағырла, кɵтүр. 

Эшит ъилмы, ишләт, тилин сɵңдама 

Йа қылкын, қылынчын йавуз тэб тэмә. 

Mazmuni: 

Huzuringda shirin soʻz bilan bahra koʻrsat, 

Ovqat, xoʻrak yedirgin, kulib ta’zim qil. 

Tiling bilan koyima, achchiq gapirma, andishali boʻlgin, 

Ularning dorisi bir tomchi ogʻudir. 

Tiling bilan koyima, tuz-non edir, 

Ularni qadrli tut, qadrla, ulugʻla. 

Ilm(lar)ini eshit, ishlat, ishlarini ta’qib qilma, 

E xulqini, fe’l-atvorini yomon dema [3.4745-4747]. 

 

Olimning ilmi ulugʻ narsa. Haqiqat ularning ilmiga bogʻliq. Ular xalqqa mana 

shu haqiqat yoʻlini koʻrsatadi. Qolaversa, xalqni bir qoʻy suruvi deb bilsang, 

olimlar mana shu suruvning takasi – yoʻl boshlovchilaridir. Taka butun suruvni 

yoʻl boshlaganiday, olimlar ham xalqni toʻgʻri yoʻlga boshlay oladi. Xuddi mana 

shu fazilatlariga koʻra, ular senga juda koʻp naf yetkazadi.   

Улардын кэрәки сэңә ъилмы-ул, 

Кɵниликкә йэтсә, айу бэрсә йол. 

Булар-ул сүрүг қойқа эркәч саны, 

Қойуғ башласа сурса йолча кɵни. 

Қатылғыл, буларның билә эдгуләш, 

Қутадғай сэңә экки ажун улаш. 

Буларда баса қач қуту бар адын, 

Бақа кɵрса билги билигдә адын. 

Mazmuni: 

Ulardan senga keragi ilm(lar)idir, 

(Toki) haqiqatga yetmoqchi boʻlsang, (ular) yoʻl aytib bersalar. 

Bular qoʻy suruvi orasidagi taka kabidirlar, 

(Toki) qoʻyni boshlasa, toʻgʻri yoʻl boʻylab olib borsa. 

Bular bilan aralashgin, yaxshi (munosabatda) boʻl, 

Ikki olam senga doim baxt (eshigini) ochadi [4248–4250]. 

 

Matndan koʻrinib turibdiki, muallif olimlarning ijtimoiy mavqeiga alohida 

urgʻu beradi. Ularning jamiyat va mamlakat taqdirida juda muhim va ahamiyatli 

oʻrin tutishlarini hukmdorga tushuntirib, koʻrsatib berishga harakat qiladi.  



2025  

 

 

20 

Demak, qoraxoniylar davri ilm-fanining Yusuf Xos Hojib talqinidagi umumiy 

manzarasi tanlab olingan parchalardagina shunday rang-barang va jiddiy ekan, bu 

yoʻnalishdagi ilmiy-tadqiqot ishlari ham shunga mos va muvofiq ravishda jiddiy, 

muntazam va bardavom boʻlishi kerak. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Кононов А.Н. Слово о Юсуфе из Баласагуна и его поэме “Кутадгу билиг. – 

// Советская тюркология, 1970, № 4, с. 3-12. 

2. Koshgʻariy, Mahmud. Turkiy soʻzlar devoni [Dīvānu luğāti̇-t-türk] [Matn]. 

Nashrga tayyorlovchi: Qosimjon Sodiqov: –O‘zbek adabiyoti xazinasidan. – Toshkent: 

“O‘zbekiston” nashriyoti, 2025. – 624-b. 

3. Юсуф хос Ҳожиб. Қутадғу билиг. (Саодатга элтувчи билим). Транскрипция 

ва ҳозирги ўзбек тилига тавсиф. Нашрга тайёрловчи Қ.Каримов.  Тошкент, Фан, 

1971. – бет. 964. 

4. Ўзбек тилининг изоҳли луғати, 5 жилдли, тўртинчи жилд, – Тошкент, 

“Ўзбекистон миллий энциклопедияси” давлат илмий нашриёти, 2008, 608-бет. 

 
 

 

QORAXONIYLAR DAVRI ASARLARIDA ISHLATILGAN 

TILSHUNOSLIK ATAMALARI 

 

QOSIMJON SODIQOV  

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti professori,  

filologiya fanlari doktori 

 
Annotatsiya: Til bilimi sohasida ilk o‘rta asrlarning sharq, xususan, turkiy 

tilshunosligi g‘arb ilmidan ancha ildamlab ketgan edi. O‘sha davr tilshunosligida til 

bilimi atamalari tizimi tugal bir ko‘rinishda ishlab chiqilgan. Qoraxoniylar davri ilmiy va 

adabiy asarlarida ularning katta bo‘lagi tamg‘alanib qolgan. 

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atamaga (=terminga) nisbatan belgilangan 

o‘lchovlar turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan to‘g‘ri kelmaydi. Ular ba’zan 

ko‘panglamlilik xususiyatiga ham ega. Turkiy so‘zlarning atamaga aylanish jarayonida 

buni yaqqol kuzatish mumkin.    

Eski turkiy yozma yodgorliklarda ishlatilgan atamalar tizimi ilk o‘rta asrlarda turk 

bilginlari va o‘qimishlilari ichida lisoniy bilim va tasavvurlar yuqori bosqichda ekanidan 

dalolat qiladi. Muhim jihati shundaki, ushbu atamalarning aksariyati turkiy so‘zlardan 

iborat. Til bilimi atamalari tizimining turg‘un bir holga kelishi va takomilida o‘sha davr 

tilshunoslari, tarixchilari va adabiyot ahlining xizmati ulug‘dir. 

Ushbu maqolada qoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan tilshunoslik atamalari, 

ularning matndagi ma’nolari va atamaga aylanish jarayoni ochib berilgan. 

Tayanch tushunchalar: turkiy tilshunoslik tarixi, qoraxoniylar davri yozma adabiy 

tili, til, so‘z, nutq, yozuv, yozma til.  



2025  

 

 

21 

Аннотация: Как свидетельствуют научные источники, раннее и 

средневековое восточное, в частности, тюркское языкознание существенно 

опережало в своем развитии уровень лингвистических знаний в Европе. Об этом 

свидетельствует тот факт, что к этому периоду на Востоке уже 

сформировалась цельная система лингвистических терминов, значительная часть 

которой сохранилась в письменных памятниках караханидского периода. И что 

особенно примечательно, многие из них тюркского происхождения. И в этом плане 

неоценима заслуга лингвистов, историков и деятелей литературы этого периода.  

Львиная доля лингвистических терминов и требований к ним унаследованы 

современным восточным языкознанием. Однако со временем они все же 

претерпели изменения, которые коснулись, прежде всего, их семантики. В 

частности, они развили многозначность.  

Данная статья посвящена изучению истории формирования и развития 

тюркских лингвистических терминов  караханидского периода.  

Ключевые слова: история тюркского языкознания, письменно-литературный 

язык караханидского периода, язык, слово, речь, письменность, письменный язык. 

Abstract. As scientific sources testify, early and medieval eastern, in particular, 

Turkic linguistics were significantly ahead in their development of the level of linguistic 

knowledge in Europe. This is evidenced by the fact that by this period an integral system 

of linguistic terms had already been formed in the East, a significant part of which was 

preserved in written monuments of the Karakhanid period. And what is especially 

noteworthy is that many of them are of Turkic origin. And in this regard, the merit of 

linguists, historians and literary figures of this period is invaluable. 

The lion's share of linguistic terms and requirements for them are inherited by 

modern Eastern linguistics. However, over time, they nevertheless underwent changes, 

which affected, first of all, their semantics. In particular, they developed polysemy. 

This article is devoted to the study of the history of the formation and development of 

Turkic linguistic terms of the Karakhanid period. 

Keywords: history of Turkic linguistics, written and literary language of the 

Karakhanid period, language, word, speech, writing, written language. 

 

So‘zboshi 

Fan tarmog‘ining tarixi tilda o‘sha sohaga tegishli atamalar (terminlar) 

tizimining shakllanishidan boshlanadi. Til bilimining yuzaga kelishi va taraqqiyoti 

bilan bir paytda, uning atamalari ham yaratila boshlaydi. Ayni o‘lchovga 

tayanadigan bo‘lsak, turkiy tillarda til bilimining yuzaga kelish tarixi ilk o‘rta 

asrlardan boshlanganiga guvoh bo‘lamiz (qarang: Содиқов 2020,171–189).  

Tilshunoslik atamalarining to‘liqligi, keng qamrovliligi, o‘z navbatida, o‘sha 

davr tilshunosligining yuqori bosqichda ekanini ko‘rsatuvchi omillardan biri 

sanaladi; til bilimining nechog‘liq rivojlanganini shundan ham bilsa bo‘ladi.  

O‘rta asrlar sharq ilmida, xususan, turkiy tilshunoslik tarixida bilim va uning 

tarmoqlari bilan bog‘liq butun boshli atamalar tizimi puxta, tugal bir ko‘rinishda 

ishlab chiqilgan edi. Bularning bari o‘sha chog‘larda yaratilgan adabiy, tarixiy, 

ilmiy asarlarda tamg‘alanib qolgan. 



2025  

 

 

22 

 

Qoraxoniylar davri turkiy yozma adabiy  

tilining atalishi 

Mahmud Koshg‘ariy o‘zining «Devonu lug‘at-t-turk» asarida qoraxoniylar 

davri yozma adabiy tilini «turkcha» ( هّ  ترُکی ) atamasi bilan bir qatorda, «xoqoniya 

turkchasi» (at-turkiyyatu-l-xaqaniyya) deb ham atagan edi. U o‘z davri yetakchi 

dialektlarini (sharqiy dialektlarni) umumlashtirib, «turk tili», qolganlarini esa o‘z 

otlari (o‘g‘uzcha, qipchoqcha va b.) bilan atagan. Muhimi shundaki, ana shu «turk 

tili» atamasining o‘rnida «xoqoniya tili», «xoqoniya turkchasi» otini ham 

qo‘llagan: «Shahar o‘rtasida turuvchilar xoqoniy turkchasida ( الخاقانی ّ  بالترُکی ة ّ  ه  ) 

so‘zlaydilar» deb yozadi u (ТСД.40). Mahmud Koshg‘ariy ushbu atama ostida o‘z 

davri turkiy yozma adabiy tilini ko‘zda tutgan edi. 

Yusuf Xos Hojib «Qutadg‘u bilig» asarida «turkiy til, turkcha til» ma’nosida 

türkčä (تورکجا), türk luγatï ( ترک لوغتی) atamalarini ishlatgan. Mana misoli:  

 

Muŋar meŋzätü keldi türkčä masal,  

Oqïγïl munï sen, köŋül ögkä al.  

 

«Bunga o‘xshaydigan turkcha maqol bor, / Sen bu maqolni uqqin, ko‘ngilga 

va miyangga joyla» (QBN.18b,5); 

 

Yoki: 

Mašriq vilāyatïda, qamuγ Türkistān elindä buγraxan tilinčä, türk luγatïča bu 

kitābtïn yaxšïraq hargiz kim ersä taṣnīf qïlmay turur. – «Mashriq viloyatida, 

butun Turkiston elida bug‘raxon tilincha, turk lug‘aticha hech kimsa hargiz bu 

kitobdan yaxshiroq (kitob) yozgan emas» (QBH.1b,13–2a,2). 

Yusuf Xos Hojib buγraxan tili ( بغراخان تیلی), xan tili (خان تیلی) atamalarini ham 

qo‘llagan. Buning bilan Tavg‘ach ulug‘ Bug‘raxon zamonidagi turkiy yozma 

adabiy til ko‘zda tutiladi. «Qutadg‘u bilig»ning muqaddimasida shunday jumlani 

o‘qiymiz: Türkistän ellärindä buγraxan tilinčä bu kitābdïn yaxšïraq hargez kim 

ersä taṣnīf qïlmadï. – «Turkiston ellarida bug‘raxon tilida biror kimsa hargiz bu 

kitobdan yaxshiroq (kitob) yozgan emas» (QBQ.1b,10–11). 
Yoki:  

Bu Buγraxan vaqtï ičrä anï,  

Yemä xan tilinčä bu aytmïš munï.  

«Bu Bug‘raxon vaqtida uni (yozib), / Yana buni xon tilida aytibdi» 

(QBQ.2b,14). 

Adib Ahmad Yugnakiy «Hibatu-l-haqoyiq»ning so‘nggi bobida o‘z kitobi 

türkčӓ (ترکجه) ~ türkî (ترکی) da bitilganini ta’kidlaydi: Anïn uš čïqardïm bu türkčӓ 



2025  

 

 

23 

kitāb («Shuning uchun ham bu turkcha kitobni yozdim») deya bitadi muallif  

(YugB.49,11).  

Arslon Xo‘ja tarxonning «Hibatu-l-haqoyiq»qa ilova qilingan she’rida 

yozilishicha, asar kāšγarî til (کاشغری تیل) ~ kāšγar tili ( تیلیکاشغر   ) da bitilgan. Mana 

uning yozganlari: 

Tamāmi erür kāšγarî til bilӓ, 

Ayïtmïš Adīb rīqqatî til bilӓ. 

Agar bilsӓ kāšγar tilin har kiši, 

Bilür ol Adībnuŋ nekim aymïšï. 

«Asar kāšγarî til bilan yozib tugatildi, / Adib uni adabiy til bilan aymishdir. 

Agar qay bir kishi kāšγar tili ni bilsa, / Adibning nima aytganlarini bilib oladi» 

(YugA.119,6–120,3). 

Anglashiladiki, yuqorida tilga olingan türkčӓ, türkî, türk luγatï va ularning 

o‘rnida qo‘llangan «xoqoniya turkchasi» (at-turkiyyatu-l-xaqaniyya), buγraxan 

tili, xan tili, kāšγarî til ~ kāšγar tili atamalari qoraxoniylar davri yozma adabiy 

tilini anglatgan. 

Til, so‘z, yozuv bilan bog‘liq tushuncha va atamalar 

Kishilik o‘tmishida lingvistik bilimlar tarixi «til»ni anglashdan, u haqdagi 

tushuncha-qarashlarning yuzaga kelishidan boshlangan. Shuning uchun ham til 

so‘zini lingvistik tushunchalarning birinchisi, lisoniy qarashlarning tayanch 

nuqtasi desa bo‘ladi. 

til atamasi bo‘shlangich davrda, harqalay, «jamiyatdagi aloqa vositasi» 

anglamida ishlatilgan, «kishi nutqi» anglami esa keyinchalik shakllangan bo‘luvi 

kerak.    

«Kishi nutqi» anglamidagi til so‘zining talaffuzi «aloqa vositasi» va «nutq» 

anglamidagi til dan farq qilgan ko‘rinadi. Sababi shundaki, «Qutadg‘u bilig»ning 

arab yozuvli Namangan nusxasida   تل  so‘zi «nutq a’zosi» anglamida kelganida, 

unga tushum kelishigi qo‘shimchasining yo‘g‘on γayn li varianti qo‘shilgan (تلیغ). 

Shuning uchun uni tïlïγ deb o‘qilgani to‘g‘ri. Mana o‘sha bayt: 

 

Tïlïγ keδ köδäzgil, köδäzildï baš, 

Sözüŋni qïsurγïl, uzatïldï yaš.  

 

«Tilni juda ehtiyot qilgin, bosh saqlanadi, / So‘zni qisqa qilgin, yoshing 

uzayadi» (QBN.13b,9). 

 



2025  

 

 

24 

Ayrim o‘rinlarda تیل so‘zi «nutq a’zosi» anglamida kelganida ham, unga 

tushum kelishigi qo‘shimchasining ingichka kāf li varianti qo‘shilgan (تیلیک). 

Shuning uchun uni tilig deb o‘qiladi. Mana o‘sha bayt: 

 

Öküš sözläsä, yaŋšadï ter tilig, 

Yana sözlämäsä, aγïn ter tilig.  

 

«Ko‘p so‘zlasa, tilni ezmalandi deyiladi, / So‘zlamasachi, tilni soqov deyiladi» 

(QBN.13b,7). 

 

Anglashiladiki, «nutq a’zosi» bilan «jamiyatning aloqa vositasi» bo‘lgan til, 

kelib chiqishiga ko‘ra, boshqa-boshqa so‘zlardir. Tarixan ularning birinchisi 

yo‘g‘on o‘zakli, keyingisi esa ingichka o‘zakli so‘z bo‘lgan: tïl va til. Keyinchalik 

bu so‘zlar talaffuzda farqlanmay qolgan.  

Basharti shunday ekan, olimlarning til so‘zi «demoq, aytmoq» anglamidagi ti- 

fe’lidan yasalgan (ti+l>til), degan fikriga (qarang: Насилов 1974,22) qo‘shilish 

qiyin. Shunday bo‘lganida, bu so‘z «Qutadg‘u bilig»da tïl shaklida yo‘g‘on unli 

bilan talaffuz qilinmagan bo‘lar edi. Demak, ular «demoq, aytmoq» anglamidagi 

ti- fe’liga emas, boshqa bir so‘zga bog‘lanadi. 

Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra: 

til – «til» (اللسان). Maqolda (shunday kelgan): Erdӓm bašï – til. Ma’nosi: «Eng 

yaxshi xulqning boshi tildir». 

til – «til» (اللفه). Chunonchi, uyγur tili – «uyg‘ur tili»; xïtay tili – «xitoy tili» 

kabi. 

til – «so‘z» (الکلام); ol begkӓ til tegürdi – «u bekka so‘z tegizdi; haqoratomuz 

so‘z so‘zladi».  

tïl – «josus»; yaγïdïn tïl tuttï – «yov josusini tutib oldi» (ТСД.588).  

Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» masnaviysida: 

tïl (تیل) – anat. «til»:  

 

Biligsiz tïlï tutčï berklig keräk,  

Biliglig kiši tïlqa erklig keräk.  

 

«Nodonning tili doim berk bo‘lishi kerak, / Bilimlining tili so‘zga erkin 

bo‘lishi kerak» (QBN.41a,13);  

 

Biliglig bilig berdi tïlqa pïšïγ. – «Bilimli [ya’ni Tangri] tilga pishiq bilim 

berdi» (QBN.13b,1).  

tïl dan yasalgan so‘zlar: 

tïldaγ (تیلداغ) – «yolg‘on»:  

 

Sen aymïš bu söz barča andaγ turur,  



2025  

 

 

25 

Ḥaqīqat körü barča tïldaγ turur.  

 

«Sen aytgan so‘z barchasi o‘shandaydir [ya’ni to‘g‘ridir], / Haqiqat ko‘zi bilan 

qaralsa, (bularning barchasi) yolg‘ondir» (QBQ.101b,3). 

 

tïlmač ( ماجلتی ) – «tilmoch, tarjimon»: Uqušqa, biligkä bu tïlmačï til. – 

«Uquvga, bilimga tilmosh – bu tildir» (QBN.13a,8). 

til (تیل) – (1) «til; jamiyat tili»; ijtimoiy hodisa: Qamuγ til bilir ersä, ačsa tilig. 

– «(Elchi) barcha tilni [ya’ni borgan mamlakatidagi tilni] bilsa, tilini so‘zga ochsa 

[ya’ni o‘sha tilda so‘zlasa]» (QBN.99a,8). 

(2) «nutq; kishi nutqi»:  

 

Birisi bitigči, xaṭï belgülüg,  

Birisi yalawač, tili ülgülüg.  

 

«Biri, xati belgili [ya’ni ravon, tushunarli] kotib, / Biri, nutqi o‘lchovli [ya’ni 

fikrlab, me’yori bilan so‘zlovchi] elchi» (QBN.102b,1).  

 

«Hibatu-l-haqoyiq»da shunday to‘rtlik bor: 

 

Ešitkil, biliglig negü dep ayur: 

Adablar bašï til, ködӓzmӓk turur. 

Tiliŋ bektӓ tutγïl, tišiŋ sïnmasun, 

Xalï čïqsa bektin, tišiŋni sïyur (YugC.13,7–10). 

 

Ushbu to‘rtlikdagi bek- «mahkam, mustahkam» degani, lekin bu o‘rinda 

ko‘chma ma’noda «qafas»dir.  

To‘rtlikda adablar bašï til deyilganda, til – «kishining nutqi»; tiliŋ bektӓ tutγïl 

deyilgandagi til – «nutq a’zosi»ni anglatadi. 

She’rning ma’nosi shunday bo‘ladi: 

 

«Eshitgil, bilimli kishi [ya’ni donishmand] nima deb aytadi: / Adablarning 

boshi til(dir, uni) saqlamoq kerak. 

Tilingni berkda [ya’ni qafasda] tutg‘il, tishing sinmasin, / Agar berkdan [ya’ni 

qafasdan] chiqqudek bo‘lsa, tishingni sindiradi». 

 

(3) «sir»:  

 

Qatïγlanγu, ašnu til alγu keräk,  

Bu tildin yaγï qïlqï bilgü keräk.  

 



2025  

 

 

26 

«Mustahkamlanib, so‘ng (sir biluvchilar ko‘magida) til olish kerak, / Bu tildan 

[ya’ni sirdan] yov qilig‘ini bilish kerak» (QBN.89b,4). 

 

(4) «so‘z, gap; og‘zaki so‘z»: Sözüŋni tilin ay, tilini ešit. – «So‘zingni til bilan 

ayt [ya’ni og‘zaki ayt], tilini [ya’ni so‘zini] eshit» (QBQ.155b,2). 

(5) «istak, xohish»:  

 

Biligligkӓ sözlӓdim ušbu sözüm,  

Biligsiz tilini bilümӓz özüm.  

 

«Ushbu so‘zimni bilimliga so‘zladim, / Bilimsiz tilini [ya’ni istagini] o‘zim 

tushuna olmadim» (QBN.14b,7).   

 

til so‘zidan yangi so‘zlar va iboralar ham yasalgan: 

til ač- (اج  til och-»: Munï körsä kezlär, til ačmaz, tuyur. – «Nuqsonini» – (تیل 

ko‘rsa berkitadi, til ochmaydi, yashiradi» (QBQ.147b,16). 

til al- (ال  – .til ol-; sir bil-»: Qatïγlanγu, ašnu til alγu keräk» – (تیل 

«Mustahkamlanib, so‘ng (sir biluvchilar yordamida) til olish kerak» (QBN.89b,4). 

tilin ay- (ای  :tilda ayt-, til bilan ayt-, og‘zaki ayt-»; elchiga buyruq» – (تیلین 

Sözüŋni tilin ay, tilini ešit. – «So‘zingni til bilan ayt [ya’ni og‘zaki ayt], tilini 

[ya’ni so‘zini] eshit» (QBQ.155b,2). 

tilin kön- ( تیلین کون) – «tilda iqror bo‘l-»; e’tiqodga nisbatan:  

 

Anï qodtï, tuttï könilik yolïn,  

Kirür-men könilikkä, köndüm tilin.  

 

«U (avvalgi niyatini) qo‘ydi, to‘g‘rilik yo‘lini tutdi, / Men to‘g‘rilik (yo‘li)ga 

rozi bo‘laman, tilimda iqror bo‘ldim» (QBQ.156b,14). 

 

til (تیل) – anat. «til; inson tili»: Tilim, tïnma, öggil yaratïγlïnï. – «Tilim, tinma, 

maqta yaratuvchin» [ya’ni Tangri taoloni] (QBN.20b,9).  

(2) «molning tili; shifobaxsh et» sifatida:  

 

Öz inčlik tiläsä eräži uzun  

«Til» atlïγ etig ye, tiril ey tüzün.  

 

«Vujudning farog‘ati, uzoq osoyishtaligini istasang, / «Til» deb ataluvchi etni 

yeb tur, ey sarishta» (QBN.168a,12).  

 

Bu so‘zdan yasalgan tilči (تیل جي) – «vositachi»:  

 

Yalawač tedüküm bu tilči turur,  



2025  

 

 

27 

Bu tilči sözin aysa, ölmäz, qalur.  

 

«Elchi deganim, bu – vositachidir, / Bu vositachi so‘zlarini aytsa, o‘lmaydi, 

qoladi [ya’ni elchiga o‘lim yo‘q]» (QBN.139a,8). 

 

Eng muhimi, qoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan sof turkiy tilshunoslik 

atamalari o‘zining ko‘pma’noliligi bilan ham ajralib turadi. 

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atama, ya’ni terminga nisbatan qat’iy qoida 

ishlaydi: u bir ma’noli bo‘lmog‘i kerak, degan talab qo‘yiladi. Lekin bu talabni 

turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan qo‘llash uqadar to‘g‘ri emas, nazarimizda. 

Turkiy so‘zlarning atamaga aylanish jarayonida buni yaqqol kuzatish mumkin. 

Ya’ni ular ko‘pma’nolilik xususiyatiga ega. 

Buni bir qancha o‘rnakda ko‘rib chiqamiz. 

Shulardan biri söz (سوز) atamasi bo‘lib, u ilkin ma’noda «muayyan 

tushunchani bildiruvchi so‘z, kalom»ni anglatgan. Kishilar o‘rtasidagi o‘zaro 

muloqatda uning vazifasi kengayib, «gap», hatto «nutq»ni ham anglata boshlagan. 

Masalan, sözlädi deganda «so‘zni aytdi, talaffuz qildi» emas, «gapirdi; fikrini 

bildirdi; xabar berdi» anglashiladi. 

Rasmiy muloqotda söz «yurt egasining buyrug‘i, elga qarata aytgan so‘zi»ni 

anglatgan. Yozuv yuzaga kelmasdan ancha burun, o‘zaro rasmiy muomaladan 

boshlab yurt egasining elga murojaati ham, jamoa orasidagi o‘zaro kelishuv 

munosabatlari ham söz dan boshlangan. Yurt egasi qo‘l ostidagi kishilarga, elga 

o‘z so‘zini, buyrug‘ini aytgan.   

Yozma hujjatchilik yuzaga kelgandan keyin ham söz kalimasi rasmiy 

bitiglarda ayni vazifada ishlatila boshladi. Jumladan, ilk o‘rta asrlarda yaratilgan 

yorliqlarning unvonlarida sözüm kalimasi qo‘llangan. U «bu mening farmonim, 

yorlig‘im» degan ma’noni anglatadi (Содиқов 2020,501–502). Masalan, Shohruh 

mirzoning Talxan ota mozorining mujovuri nomiga bergan yorlig‘i Šāhruh 

bahadur sözüm devānlarγa; Sulton Umarshayxning Marg‘ilon ulug‘laridan Mir 

Sayid Ahmadga bergan yorlig‘i Sultān ’Umar-šayx bahadur sözüm devānlarγa; 

Sulton Abu Saidning turk sultoni Hasan begga yo‘llagan bitigi Sultān Abu Sa’id 

kӓrӓgӓn sözüm deb boshlangan (Содиқов 2016,144–158). Endi bu o‘rinda söz 

ilmiy atamaga (terminga) aylandi.   

söz ning qoraxoniylar davri yodgorliklarida qo‘llangan ma’nolari quyidagicha:  

(1) «so‘z, tushunca» ma’nosida keladi: 

 

Keyik taγï kördüm bu türkčӓ sözüg, 

Anï aqru tuttum, yaqurdum ara. 

 

«Bu turkcha so‘zni tog‘ kiyigidek ko‘rdim, / Uni ohista tutdim, avrab 

(o‘zimga) yaqinlashtirdim [ya’ni o‘rgatdim]» (QBH.92b,30). 

 



2025  

 

 

28 

Uquš körki til-ol, bu til körki – söz,  

Kiši körki yüz-ol, bu yüz körki – köz.  

 

«Uquvning ko‘rki tildir, bu til ko‘rki – so‘z, / Kishining ko‘rki yuzdir, bu yuz 

ko‘rki – ko‘z» (QBH.10a,23). 

 

(2) «kishining nutqi»ni anglatadi:  

 

Bilip sözläsä söz, biligkä sanur,  

Biligsiz sözi öz bašïnï yeyür.  

 

«So‘zni bilib so‘zlasa, donolik sanaladi, / Bilimsizning so‘zi o‘z boshini 

yeydi» (QBN.13b,3). 

 

(3) «so‘z, muomala»ni bildiradi:  

 

Kitāblar oqïr ham bilir ersӓ söz,  

Uqar ersӓ še’r ham qošar ersӓ öz.  

 

«(Elchi) kitoblar o‘qisa hamda so‘zni [ya’ni muomalani] biladigan bo‘lsa, / 

She’rni uqadigan bo‘lsa hamda o‘zi ham to‘qiydigan [ya’ni she’r yozadigan] 

bo‘lsa» (QBQ.76b,2). 

 

(4) «aytilgan fikr, mulohaza»: Bayat atï birlä sözüg bašladï. – «Xudo nomi 

bilan [ya’ni bismilloh bilan] so‘zini boshladi» (QBN.118b,2). 

 

(5) «yorliq, farmon, buyruq»:  

 

Nečä ma bilig bilsä beglär özi,  

Bitigči keräk-ök bitisä sözi.  

 

«Beglarning o‘zi qanchalik bilimli bo‘lmasin, / Yorliq (yoki xabar) yozgudek 

bo‘lsa, albatta kotib kerakdir» (QBN.100b,2). 

 

(6) «o‘git, pand-nasihat, ibratli so‘z»:  

 

Seŋä sözlädim men sözüm, ey oγul,  

Seŋä berdi bu pand özüm, ey oγul.  

 

«Senga so‘zimni so‘zladim, ey o‘g‘il, / Senga pand-nasihat qildim, ey o‘g‘il» 

(QBN.14a,5).  

 



2025  

 

 

29 

Bu sözkä tanuγï masal keldi, söz,  

Bu söz iškä tutγïl, sözüŋ munda uz.  

 

«Bu so‘zga isbot uchun maqol, so‘z bor, / Bu so‘zni [maqolni] ishga tutgin, 

so‘zingni shu yerda uz» (QBH.8b,23). 

 

«Hibatu-l-haqoyiq»da: 

 

Adīb Aḥmad atïm, adab-pand sözüm, 

Sözüm munda qalur, barur bu özüm. 

 

«Adib Ahmad otim, adab-pand so‘zim, / So‘zim bu (dunyo)da qoladi, o‘zim 

esa o‘tib boraman» (YugB.49,7–8). 

 

(7) «sir, yashirin so‘z»:  

Bu iki kišidä bolur barča söz. – «Barcha so‘z [ya’ni barcha sir] ana shu ikki 

kishida [kotib va vazirda] bo‘ladi» (QBN.100b,9). 

(8) «ta’lim»:  

 

Qamuγ näŋgä öŋdi-törü bar, sözi,  

Törü tüz yurïtsa, yarur er yüzi.  

 

«Hamma narsaning tartib-qoidasi, ta’limi bor, / Tartibni to‘g‘ri tutsa, kishining 

yuzi yorug‘ bo‘ladi» (QBN.167a,2). 

 

(9) «maslahat, ko‘rsatma»:  

 

Nekü ter ešitkil otačï sözi,  

Munuŋ ma’nisï uq, tirilgil qozï.  

 

«(Bu to‘g‘rida) tabib so‘zini [ya’ni ko‘rsatmasini] eshitgin, nima deydi, / 

Buning ma’nisini uq, yashagin (ey) qo‘zi» (QBN.167b,14–15). 

 

(10) «ta’rif, bayon»:  

Tügäl boldï emdi aš-ičgü sözi. – «Endi ovqat-ichimlik(lar) ta’rifi tugal bo‘ldi 

(QBN.169a,3). 

(11) «va’da»:  

 

Tilin sözlänmiš sözdän yanmaz erän,  

Sözindän yanïγlï išälär sanï.  

 



2025  

 

 

30 

«Til bilan so‘zlangan so‘zdan er kishilar qaytmaydi, / So‘zidan [ya’ni 

va’dasidan] qaytuvchi (kishi) xotinlar qatoridir» (QBQ.159b,7). 

 

(12) «ma’lumot; xabar»:  

 

Yana čïqtï oγlan, ayïttï sözin,  

Qayun kelmišin ham tiläkin, özin.  

 

«O‘g‘lon yana chiqdi, so‘zini [ya’ni xabarlarini] so‘radi, / Qayerdan kelganini 

hamda maqsadini, o‘zini (so‘radi)» (QBN.214a,2). 

 

(13) söz «badiiy asar; kitob» ma’nosida ishlatilgan: 

 

Yïl altmïš iki erdi tört yüz bilӓ, 

Bu söz sözlӓdim men tutup jan serӓ. 

 

Tügӓl on sekiz ayda aydïm bu söz, 

Ödürdüm, adïrtdïm, söz ewdip terӓ. 

 

«To‘rt yuz oltmish ikkinchi yil edi, / Men jonni koyitib ushbu so‘zni so‘zladim 

[ya’ni asarni so‘zladim; asarni hikoya qildim]. 

Bu so‘zni [ya’ni asarni] o‘n sakkiz oyda tugal aytib bo‘ldim, / Tanladim, 

farqladim, so‘z(lar)ni yig‘ib terdim» (QBH.93a,3–4). 

 

(14) «oyat»ni bildiradi:  

Yašïl kökdin indi yaγïz yerkӓ söz. – «So‘z moviy ko‘kdan qo‘ng‘ir yerga tushdi 

[ya’ni ikki narsaga: (а) oyatlarga; (b) so‘zning ulug‘ va qutlug‘ ekaniga ishora]» 

(QBN.14b,15). 

(15) «hadis»:  

Yusuf Xos Hojib asarning na’t bo‘limida yozadi: 

 

Köŋül badïm emdi anïŋ yolïŋa,  

Sewip sözi tuttum bütüp qavlïŋa.  

 

«Endi ko‘ngilni uning [ya’ni Muhammad alayhis-salomning] yo‘liga 

bog‘ladim, / Qavliga inonib, sevib uning so‘z(lar)iga [ya’ni hadislariga] amal 

qildim» (QBN.9a,4).   

Eski turkiy tilda söz dan yangi so‘zlar va iboralar ham yasalgan. Bular: 

söz ač- (سوز اج) – (1) «so‘z och-»:  

 

Yanut berdi Ögdülmiš, aydï: Özüm 

Tiläk birlä keldi, ačayïn sözüm.  



2025  

 

 

31 

 

«Javob berdi O‘gdulmish, aytdi: O‘zim / Tilak bilan keldim, ochayin so‘zim» 

(QBQ.149a,12). 

 

(2) «sir och-, sir ayt-»:  

 

Bu iki kišikä söz ačγu keräk,  

Söz ačsa, awaγlarï yüδgü keräk.  

 

«Bu ikki kishiga so‘z ochish [ya’ni sir ochish] kerak, / So‘z ochsa [ya’ni sir 

ochsa], (ularning) injiqliqlarini ko‘tarish kerak» (QBN.100b,8). 

 

söz ačmaq ( سوز اجماق) – «so‘z ochmoq; sir aytmoq»:  

 

Birisi – bitigči, birisi – vazīr,  

Bu ikki kišikä söz ačmaq tegir.  

 

«Birisi – kotib, birisi – vazir, / Bu ikki kishiga so‘z ochmoqqa [ya’ni sir 

aytmoqqa] to‘g‘ri keladi» (QBN.100b,7).  

 

söz ay- (ای  so‘z ayt-»: Šakarda süčügräk söz aydïm seŋä. – «Senga» – (سوز 

shakardan shirinroq so‘z(lar) aytdim» (QBN.142b,3). 

söz ayït- (سوز اییت) – «so‘z so‘ra-»:  

 

Ayït söz ularqa yemä bütmä terk,  

Biligli bayat-ol, munï tutγu berk.  

 

«Ulardan so‘z so‘ra, shuningdek, darrov ishona qolma, / (Tugal) biluvchi 

Xudodir, buni qattiq tutish kerak» (QBN.159a,2). 

 

söz bašï (سوز بشی) – «so‘zboshi»: Söz bašï. Küntuγdï elig ’adl ṣifatïnï (ayur). – 

«So‘zboshi. Kuntug‘di elig adl sifatini aytadi» (QBQ.4b,13).   

söz bilig (سوز بیلیک) – adab. «adabiyot; adab ilmi; so‘z ilmi»:  

 

Muŋar meŋzätü sözlamiš söz bilig,  

Bu söz iškä tutγïl, ey qïlqï silig.  

 

«So‘z ilmida bunga moslab so‘z aytilgan, / Bu so‘zga amal qilgin, ey xulqi 

muloyim» (QBN.152b,11). 

 

söz čïqar- ( سوز جیقار) – «so‘z chiqar-, sir ayt-»:  

 



2025  

 

 

32 

Bitigči-ïlïmγa bolunsa özüŋ,  

Köŋül sirrï bek tut, čïqarma sözüŋ.  

 

«O‘zing maktub bituvchi bosh kotib bo‘lsang, / Ko‘ngil sirini yashirin tut, 

so‘zingni chiqarma» (QBQ.126b,11). 

 

söz kes- ( سوز کس) – «so‘z kes-, so‘z tugat-»:  

 

Sözin kesti Ögdülmiš, aydï: Qadaš,  

Bu yaŋlïγ turur ’ām yorïqï, adaš.  

 

«O‘gdulmish so‘zini tugatdi, aytdi: (Ey) qarindosh, / Avomning fe’l-atvori bu 

yanglig‘ bo‘ladi, ey jo‘ra» (QBN.165b,3). 

 

söz qat- ( سوز قات) – «so‘z so‘ra-»:  

 

Qačan söz qatar ersä beglär seŋä,  

Uzatma sözüŋnï, ey ersig toŋa.  

 

«Beglar sendan qachon so‘z so‘raydigan bo‘lsa, / So‘zingni cho‘zma, ey 

javonmard bahodir» (QBQ.126a,8). 

 

söz qïy- (سوز قیی) – «so‘zni buz-; va’dani buz-»:  

 

Yana-oq bütürdi, ayur: Ey qadaš,  

Sözüŋ qïyma, kelgil, ey köŋli tüdäš.  

 

«Yana qayta ta’kidladi, aytdi: Ey qarindosh, / So‘zingni buzma, kelgin, ey 

ko‘ngli yaqin» (QBQ.157a,15). 

 

söz sözlä- (سوزلا  ,so‘z so‘zla-, so‘z ayt-, gapir-»: Öküš sözlämä söz» – (سوز 

birär sözlä, az. – «So‘zni ko‘p so‘zlama, bir-bir so‘zla, oz (so‘zla)» (QBN.13b,5). 

söz suwï (سوز سڤی) – «so‘z suvi, ya’ni «ta’siri»:  

 

Öküš sözlämä söz, serin, til köδäz,  

Öküš sözlämiš söz suwï qaldï az.  

 

«So‘zni ko‘p so‘zlama, o‘yla, tilni saqla, / Ko‘p so‘zlagan so‘zning suvi [ya’ni 

ta’siri] oz qoladi» (QBN.156b,7). 

 

söz tut- (سوز توت) – «so‘z tut-; sir saqla-»:  

 



2025  

 

 

33 

Bu iki kišidä bolur barča söz,  

Bu söz tutmasa, öz išin buzdï öz.  

 

«Barcha so‘z [ya’ni barcha sir] ana shu ikki kishida [kotib va vazirda] bo‘ladi, 

/ Ular so‘z saqlamasa [ya’ni sir saqlamasa], o‘z ishini o‘zi buzadi» (QBN.100b,9). 

 

söz uzat- ( اوزاتسوز  ) – «so‘zni cho‘z-»:  

 

Qačan söz qatar ersä beglär seŋä,  

Uzatma sözüŋnï, ey ersig toŋa.  

 

«Beglar sendan qachon so‘z so‘raydigan bo‘lsa, / So‘zingni cho‘zma, ey 

javonmard bahodir» (QBQ.126a,8). 

 

söznüŋ iči ( سوزنونک ایجی) – tilsh. «so‘zning ichi, ma’nosi»: Yana bilsӓ söznüŋ 

iči ham tašï. – «Yana (elchi) so‘zning ichini [ya’ni ma’nosini] hamda tashini 

[ya’ni shaklini] (yaxshi) bilsa» (QBQ.75a,14).  

söznüŋ tašï (تشي  «tilsh. «so‘zning tashi, ko‘rinishi, shakli – (سوزنونک 

(QBQ.75a,14). 

sözči ( سوزجی) – «so‘zchi, vakil»:  

 

Qatïγ arzuladï seni körgükä,  

Meni sözči ïdtï oqïp eltgükä.  

 

«Seni ko‘rishni qattiq orzuladi, / Chaqirib, olib borishga meni vakil qilib 

yubordi» (QBQ.149a,14). 

 

sözlä- (سوزلا) – (1) «so‘zla-, gapir-»: Öküš sözläsä, yaŋšadï ter tilig. – 

«Ortiqcha so‘zlasa, tilni ezma(landi) deyiladi» (QBN.13b,7). 

(2) «ig‘vo qil-»: Boδun tili yawlaq, seni sözlägäy. – «Xalqning tili yomon, seni 

ig‘vo qiladi [so‘zma-so‘z. so‘zlaydi]» (QBN.13a,14). 

sözlämäk (سوزلاماک) – «so‘zlamak»: Sözlämäkmü yegräk azy šük turmaqmu? – 

«So‘zlamak yaxshiroqmi yoki jim turmoq?» (QBQ.5a,6). 

ič söz (ایج سوز) – «sir, yashirin so‘z»ni anglatadi: 

 

Bitigčikӓ ayγu kerӓk ič sözin, 

Ködӓzsӓ bitigči öküš yа azïn. 

 

Bu ič söz tutuγlï bütün-čïn kerӓk, 

Bütünlükkӓ artuq bütün dīn kerӓk. 

 



2025  

 

 

34 

«(Hukmdor) kotibga ich so‘zni [ya’ni sirni] aytsa bo‘ladi, / (Qachonki) kotib 

(ich so‘zning) ko‘p yoki ozini saqlay olsa. 

Bu ich so‘z [ya’ni sir] tutuvchi chinso‘zli, ishonchli bo‘lishi kerak, / Bunga 

qo‘shimcha yana iymoni but bo‘lishi kerak» (QBQ.78a,2–3). 

 

Eski turkiy tilda keng ko‘lamda va turli ma’nolarda ishlatilgan so‘zlardan yana 

biri bitig dir. Bu atama «yoz-, bit-» anglamidagi biti- fe’lidan yasalgan; -g  – ot 

yasovchi qo‘shimcha. Endi buning ma’nolarini ko‘rib chiqaylik.   

Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra: 

bitig – «kitob». 

bitig – «yozuv; yozmoq». Bu ayni chog‘da masdardir; anïŋ bitigi belgülüg – 

«uning yozuvi ma’lum, belgili».  

bitig – «tumor» (o‘g‘uzcha) (ТСД.247).  

Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» asarida bitig so‘zi quyidagi ma’nolarda 

ishlatilgan: 

bitig (بتیک) – (1) tilsh. «yozuv»:  

 

Qamuγ eδgü sözlär bitigdä bolur,  

Bitinmiš üčün söz unïtmas qalur.  

 

«Barcha ezgu so‘zlar yozuvda bo‘ladi, / Yozilgan bo‘lgani uchun so‘z 

unutilmaydi, (mangu) qoladi» (QBN.101a,10) .   

 

(2) adab. «kitob; asar»: Sözüm sözlädim men, bitidim bitig. – «Men so‘zimni 

so‘zladim, kitob yozdim» (QBN.19b,8). 

(3) «qonun kitoblari»:  

 

Tetiglik bilӓ bilsӓ türlüg bitig,  

Bitig bilsӓ, ötrü bolur er tetig.  

 

«(Elchi) tetiklik bilan turli bitiglarni [ya’ni qonun kitoblarini] bilsa, / Bitig 

[ya’ni qonun kitoblarini] bilsa, so‘ng kishi tetik bo‘ladi»  (QBQ.76a,15–16). 

 

(4) «xat, maktub»:   

 

Davāt quldï, kāγid, bitidi bitig,  

Bitig birlä etti išinkä etig.  

 

«Davot va qog‘oz so‘radi, maktub yozdi, / Maktub bilan ishiga zamin 

hozirladi» (QBN.118b,1). 

 

(5) «hujjat»:  



2025  

 

 

35 

 

Bilir bolsa tegmä bu türlüg bitig,  

Anïn saqlasa, ötrü qïlsa etig.  

 

«(Hisobchi) har turli hujjatlarni biladigan bo‘lsa, / Shu bilan ziyraklansa, so‘ng 

ish qilsa» (QBN.104a,5). 

 

(6) «xotira»:  

 

Ölürin bilip qïlmïš özkä etig  

Bitip qoδmïš atïn tirigkä bitig.  

 

«O‘lishini bilib o‘ziga hozirlik ko‘rgan (kishi) / Otini tiriklar uchun xotira qilib 

yozib qoldiradi» (QBN.16b,5). 

 

(7) «o‘git, nasihat»:  

 

Bu bitig oqïγïl, nekü ter ešit,  

Bilig birlӓ bašlap, özüŋkӓ eš et.  

 

«Bu o‘gitni o‘qigin, nima deyilgan eshit, / Bilim bilan boshlab, o‘zingga esh 

qil» (QBQ.76a,11).  

 

(8) «tumor»: Bu aymïš: bitig tutsa, yeklär yïrar. – «Bu [ya’ni azayimxon] 

aytadi: tumor tutsa, jinlar qochadi» (QBN.158a,3). 

bitig dan yangi so‘zlar ham yasalgan: 

bitigči (بتیک جی) – (1) «kotib»:  

 

Bitigči nekü-teg keräk ey tetig, 

Aŋar beg ïnänïp bitisä bitig.  

 

«Kotib qanday bo‘lmogi kerak, ey zehnli, / (Toki) bek unga ishonib, xat yoza 

olsa» (QBN.100b,12). 

 

(2) hisob-kitobni daftarlarga yozib boruvchi; hujjat ishini olib boruvchi: 

Bitigči keräk uz, qamuγ xaṭ bilir. – «Bitigchi [ya’ni hisob-kitobni qayd etuvchi] 

mihir, hamma xat-hujjatni biladigan bo‘lishi kerak» (QBN.103b,13). 

bitigči-ïlïmγa (ایلیمغا جی   bitigči – umumiy ma’noda «kotib, xat – (بتیک 

bituvchi»; bitigči-ïlïmγa esa «xonning xat va yorliqlarini bituvchi kotib»dir: 

Ögdülmiš eligkä bitigči-ïlïmγa nekü-teg keräkin aytur. – «O‘gdulmish eligka xat 

bituvchi kotib qanday bo‘lmofi kerakligini aytadi» (QBN.100a,14). 



2025  

 

 

36 

Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra: ïlïmγa – shoh maktublarini «turk xati» (  خط

  .bilan yozuvchi kotib (ТСД.119) (الترکیه

 

Yodgorliklarda «yozma til» va «nutq»ni anglatuvchi atamalar 

 

Qadimgi va eski turkiy yozma yodgorliklarda tilshunoslik atamalarining 

ayrimlari birikma shaklida ham ishlatilgan. 

bitig söz (بتیک سوز) – (1) yozma so‘z; matn; eligning yorlig‘i:  

 

Nečä ma özüm sözläsä söz tilin,  

Elig yarlïγï – bu bitig söz adïn.  

 

«Men tilda qancha so‘z so‘zlaganim bilan, / Eligning yorlig‘i – bu yozma so‘z 

boshqadir» (QBQ.95b,2–3). 

 

(2) tilsh. yozma nutq; yozma adabiy til:  

 

Balāγat bilä xaṭ teŋäšsä qalï  

Eδi eδgü til bu bitig söz tili.  

 

«Agar fasohat bilan (chiroyli) xat tenglashsa, / Bu yozma nutq tili juda ezgu til 

bo‘ladi» (QBN.101a,8). 

 

bitig söz yaŋï ( ینکی سوز   tilsh. «yozma nutq usuli»: Eδi eδgü yaŋ bu – (بتیک 

bitig söz yaŋï. – «Yozma nutq usuli juda yaxshi usuldir » (QBN.101a,9). 

Adib Ahmad Yugnakiy «Hibatu-l-haqoyiq»da «nutq» ma’nosida til söz ( تیل

 :atamasini ishlatgan. Mana uning o‘rnagi (سوز

 

Xiradlïq-mu bolur tili boš kiši?! 

Telim bašnï yedi bu til söz bošï (YugC.14,4–5). 

 

Keltirilgan o‘rnakdagi til söz bošï birikmasini R.R. Arat turkcha o‘girmada 

boş-boğazlık ve ağız  gevşekliği deb bergan: 

 

Boş-boğaz adam akilli olur mu?;  

bu boş-boğazlik ve ağiz  gevşekliği çok başlari yedi (Arat 1992,87). 

 

Adib Ahmadning bu so‘zlari qozoqcha o‘girmasida shunday: 

 

Тiлiн тартпаған кiсiнi ақылды деуге бола ма? 

Тiл мен сѳздiң бостығы талай басты жедi (Йүгiнеки,53). 

 



2025  

 

 

37 

Vaholanki, ushbu birikmadagi til söz – «til va so‘z» emas, balki «nutq» 

degani; til söz bošï esa «nutqqa erk berish», ya’ni «tilga erk berish» anglamidadir. 

Shunga ko‘ra, Adib Ahmad so‘zini shunday o‘girish mumkin: 

 

«(Hech bir zamonda) tili bo‘sh [ya’ni tiliga erk beruvchi] kishi aqlli 

bo‘larmidi?! 

Bu nutqning bo‘shi [ya’ni nutqqa, tilga erk berish] ko‘p kishining boshini 

yedi». 

 

til söz atamasini «nutq; og‘zaki so‘z» anglamida Yusuf Xos Hojib ham 

ishlatgan:  

 

Kiši köŋli bilgü tanuq erdi til söz,  

Köŋül til ala boldï, kimkä bütäyi.  

 

«Nutq kishi ko‘nglini bilish uchun belgi edi, / Ko‘ngil (bilan) til ola bo‘ldi 

[ya’ni bir-biriga teskari bo‘ldi], kimga ishonayin» (QBQ.193a,16).  

Yusuf Xos Hojib «og‘zaki so‘z, nutq» anglamida tilin söz (تلین سوز) atamasini 

ham qo‘llagan:  

 

Yoq ersä bitig bu kišilär ara,  

Tilin sözkä kim bütgäy erdi kör-ä.  

 

«Bu kishilar orasida yozuv bo‘lmaganida / Og‘zaki so‘zga kim ham ishongan 

bo‘lardi, ko‘rgin-a» (QBN.101a,13).  

 

Yana Adib Ahmad «nurq»ni aγïz til (اغیز تیل) ham degan. Mana uning misoli: 

 

Aγïz til bezӓgi köni söz durur, 

Köni sözlӓ sözni, tiliŋni bezӓ (YugC.16,5–6). 

 

R.R. Arat aγïz til bezӓgi birikmasini turkcha o‘girmada ağzın ve dilin ziyneti 

deb bergan: 

 

Ağzin ve dilin ziyneti doğru sözdür; 

sözü doğru söyle, dilini süsle (Arat 1992,88). 

 

Adib Ahmadning bu so‘zlari qozoqcha o‘girmasida shunday: 

 

Тiл мен жақтың кѳрки – шын сѳз, 

Шын сѳйле, ǝңгiмеңдi тартымды ет (Йүгiнеки,53). 

 



2025  

 

 

38 

Vaholanki, ushbu birikmadagi aγïz til – «og‘iz va til» emas, balki «nutq»; aγïz 

til bezӓgi esa «nutqning bezagi»dir. Shuningdek, tiliŋni bezӓ deganda ham, til – 

«nutq»ni anglatadi; «nutqingni beza» degani. Shunga ko‘ra, Adib Ahmad aytgan 

o‘gitning ma’nosi quyidagicha bo‘ladi: 

 

«Nutqning bezagi to‘g‘ri so‘z turur, 

So‘zni to‘g‘ri so‘zla, tilingni [ya’ni nutqingni] beza». 

 

Tuganchi 

Til bilimi sohasida ilk va o‘rta asrlarning sharq, xususan, turkiy tilshunosligi 

g‘arb ilmidan ancha ildamlab ketgan edi. Ilk o‘rta asrlar tilshunosligida til bilimi 

atamalari tizimi tugal bir ko‘rinishda ishlab chiqilgan. Qoraxoniylar davri 

asarlarida ularning katta bir bo‘lagi tamg‘alanib qolgan. 

Qoraxoniylar davri adabiy tili yozma manbalarda türkčӓ, türkî, türk luγatï 

atamalari bilan bir qatorda, «xoqoniya turkchasi» (at-turkiyyatu-l-xaqaniyya), 

buγraxan tili, xan tili, kāšγarî til ~ kāšγar tili deb ham atalgan. 

Temuriylar davridagi čïγatay tili ~ čaγatay lafẓï, ko‘p jihatdan, qoraxoniylar 

davri yozma adabiy tili, yozma adabiyoti va yozuv madaniyati an’analarini tutdi. 

Čïγatay tili qoraxoniylar davri yozma adabiy tilining davomidir. 

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atamaga nisbatan belgilangan o‘lchovlar 

turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan to‘g‘ri kelmaydi. Turkiy so‘zlarning atamaga 

(=terminga) aylanish jarayonida buni yaqqol kuzatish mumkin. Turkologlar 

qadimgi turkiy so‘zlarning atamaga aylanish qonuniyatlariga tayanib, 

atamashunoslik o‘lchovlarini yangidan ishlab chiqmog‘i kerak.    

Eski turkiy yozma yodgorliklarida ishlatilgan atamalar tizimi ilk o‘rta asrlarda 

tilshunoslik, turk jamiyatida, xususan, olimlar va o‘qimishlilar doirasida lisoniy 

bilim va tasavvurlar yuqori bosqichda ekanidan dalolat qiladi. Muhim jihati 

shundaki, ushbu atamalarning aksariyati turkiy so‘zlardan iborat. Til bilimi 

atamalari tizimining turg‘un bir tizimga tushuvi va takomillashuvida o‘sha davr 

shoirlari, tilshunoslarining xizmati ulug‘dir. 

 

Havola etilayotgan yozma manbalar: 

ТСД – Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони [Dīvānu luγāti-t-türk]. 

Нашрга тайёрловчи Қ. Содиқов. – Истанбул, 2021. 

Yug – Adib Ahmad Yugnakiyning «Hibatu-l-haqoyiq» asari: Arat 1992: A – 

asarning 1444 yili Samarqandda ko‘chirilgan uyg‘ur yozuvli nusxasi: S. I–LXII; B 

– asarning 1480 yili Istanbulda uyg‘ur yozuvida yozilib, tagma-tag arab xatida 

o‘qilishi berilgan nusxasi: S. LXIII–CXVII; C – asarning XVI yuzyilda arab 

xatida ko‘chirilgan nusxasi: S. CXVIII–CLXVI.  

Йүгiнеки – Ахмед Йүгiнеки. Ақиқат сыйы. Түпнусқаныӊ фотокөшiрмесi, 

транскрипциясы, прозалық және поэтикалық аудармасы. Баспаға 

дайындағандар: Ә. Қурышжанов, Б. Сағындықов. – Алматы, 1985. 



2025  

 

 

39 

QB – Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» asari: H – Vena (Hirot) nusxasi: 

Wien, ÖNB, Cod. A.F.13: Радлов В.В. Кутадку-Билик. Факсимиле уйгурской 

рукописи. – СПб., 1890; Yusuf Has Hacib. Kutadgu Bilig. A. Viyana Nüshasi 

(Tipkibasim). – Ankara, 2015; N – Namangan (Farg‘ona) nusxasi: O‘zR FA 

Sharqshunoslik instituti, 1809 ko‘rsatkichli qo‘lyozma. Yusuf Has Hacib. Kutadgu 

Bilig. B. Fergana Nüshasi (Tipkibasim). – Ankara, 2015; Q – Qohira nusxasi: 

Misr Milliy kutubxonasi, 168- ko‘rsatkichli qo‘lyozma: Yusuf Has Hacib. 

Kutadgu Bilig. C. Kahire Nüshasi (Tipkibasim). – Ankara, 2015. 

 

Ilmiy asarlar: 
Arat 1992 – Edib Ahmed b. Mahmud Yükneki. Atebetü’l-Hakayik. R.R. Arat. – 

Ankara, 1992. 

Насилов 1974 – Насилов В.М. Язык тюркских памятников уйгурского письма 

XI–XV вв. – Москва, 1974. 

Содиқов 2016 – Содиқов Қ. Илк ва ўрта асрларда яратилган туркий ҳужжатлар. 

Тошкент, 2016. 

Содиқов 2020 – Содиқов Қ. Эски ўзбек ёзма адабий тили. – Тошкент, 2020.  

 
 

 

QADIMGI TURKIY ADABIY MANBALARI UYG‘UNLIGIGA OID 

KUZATUVLAR 

 

NASIMXON RAHMONOV 

O‘zbekiston milliy universiteti professori, filologiya fanlari doktori  

 
Annotatsiya. Ushbu maqolada Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘atit-turk” 

asaridagi she’riy parchalarining adabiy manba sifatidagi qiymati va qadimgi turkiy 

adabiyotdagi o‘rni tahlil qilinadi. Muallif ushbu parchalarning ham xalq og‘zaki ijodi, 

ham individual ijod mahsuli ekanligini, shuningdek, ularning islomdan oldingi davrga 

aloqadorligini ta’kidlaydi. Maqolada turkologlarning (K.Brokkelman, P.Pelo) she’riy 

parchalarning tuzilishi (qofiya, alliteratsiya) borasidagi munozaralari ko‘rib chiqiladi. 

Asosiy e’tibor “Devonu lug‘atit-turk”, Urxun-Yenisey yodnomalari va “Qutadg‘u bilig” 

o‘rtasidagi g‘oyaviy, syujet va didaktik mazmundagi uzviylikka qaratilgan. Xususan, 

Tangutlarga qarshi jang lavhalari va o‘git-nasihat mazmunidagi fardlar qiyosiy tahlil 

qilinib, qadimgi turkiy adabiy an’ananing uzluksizligi isbotlanadi.  

Tayanch tushunchalar: Devonu lug‘atit-turk, qadimgi turkiy adabiyot, Qutadg‘u 

bilig, Urxun-Yenisey yodnomalari, she’riy parchalar, an’anaviylik, didaktika, folklor, 

qoraxoniylar davri adabiyoti. 

Аннотация. В данной статье анализируется значение поэтических 

фрагментов из произведения Махмуда Кашгари «Диван лугат ат-турк» как 

литературного источника и их место в древнетюркской литературе. Автор 

подчеркивает, что данные фрагменты являются как продуктом народного 

устного творчества, так и результатом индивидуального авторского 



2025  

 

 

40 

творчества, а также связаны с доисламским периодом. В статье 

рассматриваются научные дискуссии тюркологов (К. Броккельман, П. Пелльо) 

относительно структуры поэтических фрагментов, в частности вопросов рифмы 

и аллитерации. Основное внимание уделяется идейной, сюжетной и 

дидактической преемственности между «Диван лугат ат-турк», орхоно-

енисейскими памятниками и «Кутадгу билиг». В частности, проводится 

сравнительный анализ сцен сражений с тангутами и дидактических 

афористических изречений, что доказывает непрерывность древнетюркской 

литературной традиции. 

Ключевые слова: Диван лугат ат-турк, древнетюркская литература, Кутадгу 

билиг, орхоно-енисейские памятники, поэтические фрагменты, традиционность, 

дидактика, фольклор, литература караханидского периода. 

Abstract. This article analyzes the value of the poetic fragments found in Mahmud al-

Kashgari’s “Dīwān Lughāt al-Turk” as literary sources and their place in ancient Turkic 

literature. The author emphasizes that these fragments are both products of folk oral 

creativity and individual authorship, as well as being related to the pre-Islamic period. 

The article examines scholarly debates among Turkologists (K.Brockelmann, P.Pelliot) 

regarding the structure of the poetic fragments, particularly issues of rhyme and 

alliteration. Special attention is paid to the ideological, narrative, and didactic continuity 

between “Dīwān Lughāt al-Turk”, the Orkhon-Yenisei inscriptions, and “Qutadghu 

Bilig”. In particular, battle scenes against the Tanguts and aphoristic didactic verses are 

comparatively analyzed, demonstrating the continuity of the ancient Turkic literary 
tradition. 

Keywords: Dīwān Lughāt al-Turk, ancient turkic literature, Qutadghu Bilig, orkhon-

Yenisei inscriptions, poetic fragments, traditionalism, didacticism, folklore, karakhanid 

period literature. 

 

“Devonu lug‘atit-turk” adabiy manba sifatida ham qimmatli yodgorlikdir. 

Asardagi she’riy parchalar X1 asrgacha bo‘lgan adabiy hayot to‘g‘risida to‘laqonli 

so‘z yuritishga imkon beradi. Bu she’riy parchalar ma’lum bir so‘zning izohi 

uchun keltirilgan bo‘lsa-da, bu parchalar qadimgi turkiy adabiyotda lirik va epik 

janrning rivoj topganidan dalolat beradi. Koshg‘ariy keltirgan mazkur she’riy 

parchalar turli mavzuda – mehnat, yorning ta’rif-tavsifi, turk bahodirlarining 

qahramonliklari, ezgulikka da’vat, vatanparvarlik va h. She’riy parchalarni 

Mahmud Koshg‘ariy xalq og‘zidan yozib olgan.  

“Devon”dagi she’riy parchalar ko‘p turkologlar o‘rtasida munozaraga sabab 

bo‘lib kelgan. Ko‘pchilik yevropalik turkologlar “Devon”da keltirilgan 

to‘rtliklarni dastlab turkiy xalqlarning qadimgi folkloriga mansub deb qaragan 

edilar. Jumladan, nemis turkolog olimi K.Brokkelman shunday fikrni aytgan edi. 

Ammo u “Devon”dagi ikkilik va to‘rtliklar unutilib ketgan ma’lum bir shoirlar 

ijodiga mansubligini ham e’tibordan chetda qoldirmaydi. Uningcha, bu to‘rtlik va 

ikkiliklar asar yozilgan davrdan ilgari mavjud edi va islom davriga hech qanday 

aloqasi yo‘q. 



2025  

 

 

41 

Ayni paytda “Devonu lug‘atit-turk”dagi ba’zi she’riy parchalar ma’lum bir 

ijodkor qalamiga mansub ekanligini Koshg‘ariyning ishorasidan bilish mumkin. 

Koshg‘ariy ko‘p o‘rinlarda “shoir aytadi” iborasini ishlatadi va bir to‘rtlik 

keltiradi:  

Izimni o‘karman,  

Bilikni yugarman. 

Ko‘ngulni tugarman, 

Erdam uza turgunur (II, 282) 

(Shoir aytadi: Egamni maqtayman, uning madadi bilan ilmni yig‘aman. 

Ko‘ngilni shunga bog‘layman, ilmu hunar to‘plashga ko‘nglim berilgandir).  

Bundan tashqari, ilm manfaati haqidagi to‘rtliklar yoki fardlar ham bevosita 

yozma adabiyotning mahsulidir, ya’ni ma’lum bir shoir ijodiga mansubdir. Zotan, 

ilm manfaati haqidagi o‘gitlar Qoraxoniylar davri adabiyotining muhim 

xususiyatlaridandir: 

O‘gran aning biligin, 

Kunda angar baru. 

Qutqilig‘in taping‘il 

Qo‘zg‘il kuvaz naru (II, 161-162) 

(Agar bilimdon odamga yo‘liqsang, har kun unga bor, yaxshi muomala bilan 

uning ilmu hikmatlarini o‘rgan, takabburlikni tashla). 

O‘sha shoirlar xalq orasida mashhur bo‘lganlari uchun ham Koshg‘ariy 

ularning ismini aytib o‘tirmagan. Ba’zi shoirlarning (masalan, Cho‘chu) ismini 

aytib o‘tgan, xolos.  

Quyidagi fard ham “Devonu lug‘atit-turk”ka Qoraxoniylar davridan oldingi va 

o‘sha davrdagi didaktik adabiyotning ta’sirini ko‘rsatadigan dalillardan biridir: 

 

Qo‘ldash bilan yarashg‘il, qarshib adin urdurma, 

Bek tut yavash taqag‘u suvin yazin adirma (II jild, 18-b.) 

 

(Qo‘ldosh (suhbatdosh)ingni hurmat qil, yaxshi muomalada bo‘l, qarshilik 

qilib, uni tashlab, boshqa bilan bo‘lma. Uydagi tovuqni boqolmay qochirib 

yuborib, durrojni boqaman deb ovora bo‘lma). 

Quyidagi baytni ham, yuqoridagi fard singari, biron shoir ijodiga mansub deb 

qarash maqsadga muvofiqdir: 

O‘g‘ulum, senga qo‘zurman ardam o‘gut xumaru, 

Bilga erig bo‘lup sen baqqil aning tabaru (III, 445) 

 

(O‘g‘lim, senga meros qilib ezgu xulq, odobni qoldiraman. Agar ilmli, aqlli 

odamlarga yo‘liqsang, ularga yaqinlash, ulardan foydalan). 

Yoki quyidagi baytni ham fard janriga mansub deb qarash mumkin: 

 



2025  

 

 

42 

Kelsa kishi etma angar o‘rtar kula, 

Baqqil angar ezgulugung ag‘sin qula (1, 149). 

(Senga kular yuzli bir kishi kelsa, sen uning yuziga issiq kul sochma, yaxshilik 

qil, yoqimli qiliq bilan hurmatla.) 

“Devon”dagi she’riy parchalar misralari teng bo‘g‘inli (yetti bo‘g‘indan o‘n 

to‘rt bo‘g‘inga) qofiyalangan she’rlar ekani yuqoridagi parchalardan ayon bo‘lib 

turadi.   

V.V.Bartold “Devonu lug‘atit-turk”dagi she’riy parchalarga nisbatan  siyosiy 

tomondan yondashgan edi. Uningcha, “Devonu lug‘atit-turk”dagi she’rlar orasida 

xuddi “Qutadg‘u bilig” dagi singari, saroy adabiyotiga xos xususiyatga ega 

bo‘lgan to‘rtliklar ham bor. Buning isboti sifatida V.V.Bartold quyidagi to‘rtlikni 

keltiradi: 

Turkan qatun qutinga, 

Tegur mendin qo‘shug‘, 

Ayg‘il sizing tabug‘chi 

O‘tnur yangi tabug‘ (1, 357). 

(Malika (shoh) xotinga mendan maqtov, qasida (qo‘shiq) yetkazgin, 

xodimingiz yangi xizmat bilan yo‘llanadi, deb ayt.) 

Mazkur to‘rtlik, garchi shaklan xalq og‘zaki ijodiga xos to‘rtlikni 

gavdalantirsa ham, aniq bir obraz (Turkon malika)ning mavjudligi, didaktik 

mazmun ifodalangani bilan individual she’riyatga mansub deb qaralsa, maqsadga 

muvofiq bo‘ladi va V.V.Bartoldning qarashlari o‘rinli ekani o‘z isbotini topadi.    

Ayni paytda “Devonu lug‘atit-turk”da shakl jihatidangina emas, balki mazmun 

tomondan “Qutadg‘u bilig”ga monand didaktik mazmundagi parchalar ham borki, 

bu parchalarda barqaror adabiy muhit, ma’lum izga tushgan ijtimoiy hayotning 

in’ikosini ko‘ramiz. Qolaversa, “Qutadg‘u bilig”da Yusuf uzoq o‘tmishdagi 

donishmandlarning asarlariga tayanganini aytadi va ularning o‘gitlaridan 

iqtiboslar keltiradi. Keltirilgan iqtiboslarning deyarli hammasi didaktik 

mazmunda. Yusuf keltirgan qadim donishmandlarning iqtiboslari xalq orasida 

maqol va matallar singari tarqalgani shubhasiz. Bunday jarayon adabiyot tarixida 

ko‘p uchraydi.  

Mana shu adabiy qonuniyatga tayanib, Yusuf asarida keltirgan 

donishmandlarning o‘gitlari, hikmatlari “Qutadg‘u bilig” uchun qanchalik xizmat 

qilgan bo‘lsa, “Devonu lug‘atit-turk” uchun ham shunchalik jiddiy va ishonchli 

manba bo‘lgan. Namuna sifatida “Devonu lug‘atit-turk”dagi va “Qutadg‘u 

bilig”dagi mazmunan o‘xshash bo‘lgan ayrim fardlarni qiyoslaymiz: 

“Devonu lug‘atit-turk”da: 

Ulug‘luq bo‘lsa sen ezgu qilin, 

Bo‘lg‘il kishig beglar qatin yaxshi ulan (1,95). 

(Daraja yoki martaba topsang, xulqingni chiroyli qil, amirlar oldida yaxshilik 

yetkazuvchi, xalqning ishlarini yaxshi qabul qiluvchi bo‘l.) 

“Qutadg‘u bilig”da: 



2025  

 

 

43 

Qilinch et, yo‘ruq tuz, o‘zungni tutun, 

Ko‘ngul til ko‘ni tut, bishirg‘il so‘zung. 

(Xulqingni to‘g‘rila, yo‘riqni tuzat, o‘zingni tut, 

Ko‘ngil, tilni to‘g‘ri tut, so‘zingni pishiq qil) [3957] 

“Devonu lug‘atit-turk”da: 

Bo‘lmish nangig sevarsan, aqrun angar sevingil, 

Barmish nengig saqinma, azraq angar o‘kungil (III, 372)* 

(Bor molingni sevasan, unga kamroq sevin, chunki u sendan (ya’ni 

qo‘lingdan) chiqib ketishi mumkin. Qo‘lingdan ketgan narsa uchun qayg‘urma, 

unga ozroq sevin. Chunki achinish senga (qo‘lingdan chiqib ketgan narsalarni) 

qaytarib bermaydi) 

“Qutadg‘u bilig”da: 

Kuvanma bu qutqa, kelip ham barir, 

Inanma bu davlat berur ham alir [680] 

(Bu mol-davlatga quvonib g‘ururlanma, u keladi va yana ketadi, Bu davlatga 

ishonma, uni beradi va yana oladi) 

*Mazkur she’riy parcha “Devonu lug‘atit-turk”da to‘rtlik shaklida berilgan, 

yuqoridagi fardga shaklan va qofiyalanish tizimi bo‘yicha o‘xshash bo‘lgani 

uchun, biz ikkilik shaklida berdik. 

“Devonu lug‘atit-turk”dagi she’riy parchalar yuzasidan yevropalik olimlar 

bildirgan mulohazalar anchayin diqqatga sazovor. Asardagi to‘rtliklar turkiy 

she’riyatning qadimgi namunalaridir degan K.Brokkelmanning fikrlari P.Peloning 

qarashlarini shubha ostiga qo‘ydi. P.Pelo moniylik she’rlari yuzasidan olib borgan 

tadqiqotlarida, qadimgi turkiy she’riyat qofiyali emas, balki alliteratsiyali she’r 

bo‘lgan degan xulosaga kelgan edi. Alliteratsiya, uningcha, misralar boshida 

keladi va she’rni bir tizimga soladi. Pelo “Devonu lug‘atit-turk”dagi 

to‘rtliklarning qofiyalanishini fors she’riyati ta’siridir deb qaraydi. “Qutadg‘u 

bilig”ning she’r tuzilishida fors she’riyatidagi qofiya o‘z izini qoldirgan va bu 

haqda yetarli fikrlar aytilgan.1  

Alliteratsiyali she’r xususida. Moniylik oqimidagi she’rlarga e’tibor berilsa, 

haqiqatan, alliteratsiyaning misralar boshida qo‘llanganini kuzatish mumkin. 

Masalan, “Tong tangrisi” nomli madhiya alliteratsiya izchil qo‘llangan she’rning 

yaqqol namunasidir. She’rni to‘liq keltiramiz. 

Tang tangri keldi, 

Tang tangri o‘zi keldi, 

Tang tangri keldi, 

Tang tangri o‘zi keldi. 

 

Turunglar qamug‘ baglar, qadashlar, 

Tang tangrig ogalim. 

 
1 Тўхлиев Б. Юсуф хос Ҳожиб ва туркий қофия тараққиёти.Тошкент, 1994. 



2025  

 

 

44 

 

Korugma kun tangri, 

Siz bizni kuzating, 

Korunugma ay tangri, 

Siz bizni qurtgaring. 

 

Tang tangri, 

Yidlig‘, yiparlig‘, 

Yarug‘lug‘, yashuqlug‘ 

Tang tangri 

Tang tangri. 

 

Tang tangri, 

Yidlig‘, yiparlig‘, 

Yarug‘lug‘, yashuqlug‘ 

Tang tangri 

Tang tangri.1 

Misralar boshidagi t, y, k, s undoshlarining takrori alliteratsiyali she’rni yuzaga 

keltirgan. Bu she’rda “Devonu lug‘atit-turk”dagi singari qofiya qo‘llanmagani 

uchun hijolar tengligi yo‘q. Alliteratsiyali she’rda hijolar tengligi bo‘lishi shart 

emas. Ritm va ohang alliteratsiya bilan birga takror orqali ham yuzaga kelaveradi. 

Moniylik she’rlari kuzatilganda, alliteratsiya usuli she’riyatning muhim 

xususiyatlaridan biri bo‘lgani ko‘rinadi. “Bizing Tangrimiz adgusi radni tiyur”, 

Aprinchur tiginning boshlanishi o‘chib ketgan she’ri, “O‘lim tasviri”, “Moniyga 

atalgan madhiya” kabi she’rlarda alliteratsiyali she’r qadimgi turkiy she’riyatning 

tuzilishida asosiy omil ekanini ko‘rsatadi.  

Ammo moniylik mazmunidagi she’rlarning hammasi qofiyasiz bo‘lgan ekan, 

degan xulosa kelib chiqmasligi kerak. Qofiya moniylik she’rlarining tayanch 

nuqtalaridandir. Masalan, “Do‘zax tasviri” she’ridagi quyidagi parchalarga e’tibor 

beraylik: 

Tupinta olukma olmaki bar, 

Tunarig tamuqa tushmaki bar. 

Tumanlig yaklar kelir tiyur, 

Tumanlig yaklar ayar tiyur 

(Oxiri insonning o‘lmog‘i ham bor, 

Qorong‘u do‘zaxga tushmog‘i g‘am bor. 

O‘n minglarcha shayton keladi derlar, 

O‘n minglarcha shayton ish ko‘rar derlar.)    

 

Bunday misollarni moniylik she’rlaridan ko‘plab uchratish mumkin.  

 
1 Resid Rahmati Arat. Eski turk siiri: 1991, 8-35-s. 



2025  

 

 

45 

“Devon”dagi she’rlar haqida quyidagi xulosalarga kelish mumkin:            

1. Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘atit-turk” asaridagi she’rlar ham xalq 

og‘zaki ijodiga, ham individual she’riyatga mansub.  

2. Matnlar islomdan oldingi davrga aloqador.  

Urxun yodnomalari bilan “Devonu lug‘atit-turk” qiyoslanganda, badiiy 

fikrlashning eng umumiy tamoyillari urxun yodnomalarida ham, «Devon»da bir 

ekanligi ayonlashadi.1  

“Devonu lug‘atit-turk” va yenisey yodnomalaridagi jang lavhalari bir-biriga 

motiv va syujet jihatidan shunchalik uyg‘un keladiki, “Devon”dagi to‘rtliklar 

“islomdan oldingi O‘rta Osiyo xalqlarining eposi”ga 2  aloqadorligi ma’lum 

bo‘ladi. Fitratning ko‘rsatishicha, “Devon”dagi to‘rtliklar milodiy VII-VII 

asrlarga oid adabiy manbalardir. Qadimgi turkiy adabiyotdagi - urxun-yenisey 

yodnomalaridagi an’ana Qoraxoniylar davri adabiyotiga uzluksiz o‘tgani haqidagi 

fikrlar shunday parchalarda o‘z tasdig‘ini topadi. Jumladan, A.Bombachi qadimgi 

turkiy adabiyot bilan “Qutadg‘u bilig” o‘rtasidagi aloqani tarixiy sharoit bilan 

bog‘laydi: “Turkiylar uchun islomgacha bo‘lgan davrdan islomga o‘tish birdaniga 

bo‘lmagan edi. An’ananing uzluksizligi Qoraxoniylar adabiyotida yaqqol 

kuzatiladi. Til ilgari qanday bo‘lsa, shundayligicha qoldi”. 3  Qadimgi turkiy 

adabiyotning chegarasini aniqlashda til nihoyatda muhim.  

Bombachining yuqoridagi fikri uchta manba – urxun- yenisey yodnomalari, 

“Devonu lug‘atit-turk” va “Qutadg‘u bilig”ga tegishli. Turkologiyada “qadimgi 

turkiy adabiyot” va “qadimgi turkiy til” nomi ostida X11 asrgacha bo‘lgan turkiy 

tildagi yodgorliklar nazarda tutiladi va bu o‘zini oqlaydi.  

Gap “Devonu lug‘atit-turk” va urxun- yenisey yodnomalarining tilidagi 

umumiylik va bu manbalardagi tasvirning uyg‘unligi haqida ketar ekan, yana 

Fitratga murojaat etamiz. U yuqoridagi asarida “Devon”dagi bir necha epik asar 

parchalarini tiklaydi. Ular mazmun, ruh, poetik jihatlari, voqealar mazmuni 

jihatidan xalq eposlariga taalluqli ekanligi yaqqol sezilib turadi. Fitrat 

“Devon”dagi to‘rtliklarni mazmuniga ko‘ra o‘n besh bo‘limga guruhlaydi. Biz bu 

o‘rinda VII (Tangut begining urushi, 53-58- betlar), VIII (Uyg‘urlar bilan urush, 

58-60-betlar), XII (Bir urush, 74-78-betlar), XIII (Uch urush, 72-74-betlar) 

bo‘limlaridagi to‘rtliklarning yodnomalardagi parchalarga nafaqat g‘oya va 

mazmun tomondan, balki tarixiylik nuqtai nazaridan ham uyg‘un kelishini 

ta’kidlamoqchimiz. Misol uchun “Tangut begining urushi” deb nomlangan bo‘lim 

to‘rtliklarida (8 to‘rtlik) jang manzarasi tasvirlangan.  

Qatun sini jig‘iladi, 

Tangut begin yag‘iladi, 

 
1 Қаранг: Раҳмонов Н. Кўҳна битигтошлар. Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа 

бирлашмаси.Тошкент, 1991, 14-бет. 
2 Ўзбек фольклорининг эпик жанрлари. Тошкент, Фан, 1981, 88-бет. 
3 Бомбачи А. Тюрские литературы. Введение в историю стиля. “Зарубежная тюркология” 

тўплами. М.: 1986, 208-б.   



2025  

 

 

46 

Qani ag‘ib jag‘iladi, 

O‘yin suvin qizil sag‘di. 

(Qatun sini qabilasi qichqirishib, g‘ulg‘ula solib, tangut begiga dushman 

bo‘ldi, urush ochdi, (oqibatda) bo‘ynidan zil suv sog‘ilgan kabi bo‘lib, qoni 

vijillab oqdi.)   

Bu to‘rtliklardagi tarixiy voqealar turk xoqonligi davrida yuz bergan. Qiyos 

uchun Bilga xoqon yodnomasidagi tangutlar bilan bo‘lgan jang lavhasiga 

to‘xtalaylik. 

Yati yigirmi yashima tangut tapa suladim. Tangut bodunin buzdim, og‘lun, 

yutuzin, yilqisin, barimin anta altim (Bx, 24) – O‘n yetti yoshimda tangutga 

lashkar tortdim. Tangut xalqini yengdim, o‘g‘lini, xonumonini, yilqisini, molini 

o‘shanda oldim. 

Bu voqea VIII asrning boshlarida – taxminan 702 yilga to‘g‘ri keladi. Ammo 

tarixiy voqealarning aynan nusxasini “Devon”dan qidirish shprt emas. 

“Devon”dagi to‘rtliklar xalqning ijodi sifatida paydo bo‘lgan, ya’ni ular xalq 

qo‘shiqlaridir. Quyidagi parchada ham Bilga xoqon yodnomasidan keltirilgan 

parchadagi singari jang tasviri va tangutlarning mag‘lubiyati tasvirlangan: 

Tangut susin ushuqladi, 

Kishi ishin elikladi, 

Aran atin balqiladi, 

Bulun bolup bashni tig‘di. 

(Tangut qo‘shinini sovuqda bosdi. Bu ish bilan erkaklar ishini masxara qildi. 

Bosqinda barcha er ham otlarni har kimga bo‘lakladi (ya’ni hadya qildi). Oxirida 

o‘zi asir bo‘lgach, boshi kesildi.) 

Tangut xani yubildi, 

O‘lum birla tubuldi, 

Qazashlari tabladi, 

O‘lum ko‘rub yuzi ag‘di. 

(Tangut xoni uni boshdan aldadi-da, so‘ngra o‘lim bilan tepaladi, yengdi, 

qarindoshlari uning bu mag‘lubiyatidan orlandilar. Chunki o‘limni ko‘rgach, 

uning yuzi oqargan edi.) 

Mazkur to‘rtliklarda jang tasviri, qahramonlarning xatti-harakatlari, holati 

batafsil tasvir etilgan. Chunki epik bayon bilan birga, naturalistik tasvir tamoyili 

folklor uchun, ayniqsa, doston uchun muhim xususiyatdir.  

Yoki quyidagi to‘rtlik ham motiv va syujet jihatidan To‘nyuquq, Kul tigin 

yodnomalaridagi aksariyat jang lavhalarini gavdalantiradi.  

Eran alpi o‘qushtilar, 

Qing‘ir ko‘zun baqishtilar, 

Qamug‘ tutup to‘qushtilar, 

Qilich qing‘a kuchin siqti. 



2025  

 

 

47 

(Erlar, botirlar bir-birlarini kurashga undadilar. Bir-birlariga yov ko‘zi bilan 

yomon qaradilar. Butun yaroqlari bilan urushga kirishdilar. Qilichlarning qinga 

kirishi qiyinlashdi.)  

“Devon”dagi to‘rtliklar qadimgi turk davrida shakllangan va ularga qadimgi 

turk davridagi tarixiy voqealar zamin bo‘lgan ekan, yuqoridagi parchalarni tarixiy 

qo‘shiq janriga mansub deb qarash kerak1. 

Xullas, urxun-yenisey yodgorliklari va “Devonu lug‘atit-turk” hamda 

“Qutadg‘u bilig” o‘rtasidagi uyg‘unlik qadimgi turkiy adabiyotdagi an’aviylikka 

ishora qiladi. Kelgusida bu davr adabiyotini ana shu yo‘nalishda o‘rganish kerak, 

deb o‘ylaymiz. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Тўхлиев Б. Юсуф Хос Ҳожиб ва туркий қофия тараққиёти.Тошкент, 1994. 

2. Resid Rahmati Arat. Eski turk siiri: 1991, 8-35-s. 

3. Раҳмонов Н. Кўҳна битигтошлар. Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа 

бирлашмаси.Тошкент, 1991, 14-бет. 

4. Ўзбек фольклорининг эпик жанрлари. Тошкент, Фан, 1981, 88-бет. 

5. Бомбачи А. Тюрские литературы. Введение в историю стиля. “Зарубежная 

тюркология” тўплами. М.: 1986, 208-б. 

 
 

 

QORAXONIYLAR DAVLAT BOSHQARUVI TIZIMINING IJTIMOIY-

SIYOSIY TERMINOLOGIYADA AKS ETISHI 

 

HAMIDULLA DADABOYEV  

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti  

universiteti professori, filologiya fanlari doktori  
 

Annotatsiya: Maqolada XI-XII yuzyillar mobaynida Osiyoning ulkan yerlarida hukm 

surgan turkiy sulola, ya’ni Qoraxoniylar davlat boshqaruvi tizimining oʻziga xos 

jihatlari, saltanatda qat’iy shaklga solingan mansab, lavozim va rutbalar ierarxiyasining 

davr obidalari soʻz boyligida qoʻllangan turli terminlar, aniqrogʻi, terminologik tizimda 

qay darajada ask topgani ashyoviy materiallar misolida ochiqlangan. Maqolani yozishda 

Yusuf Xos Hojibning “Qutadgʻu bilig”, Mahmud Koshgʻariyning “Devonu lugotit 

turk”singari noyob manbalar qatori, turfa lugʻatlar, respublika hamda chet el olimlari 

tomonidan e’lon qilingan izlanishlarga  murojaat etildi. Izlanishlar Qoraxoniylar el-yurt 

boshqaruvi masalasiga favqulodda jiddiy e’tibor qaratishgani, boshqaruv tizimi 

zinapoyasi aniq shakllantirilgani, ilgari siyosat sahnasida hukmronlik qilgan sulolalar 

tajribasidan unumli istifoda etilgani, shu bilan birga, boshqaruv tizimida mutlaqo yangi 

realiyalarning yuzaga chiqishi bois faqat shu sulolaga tegishli bo‘lgan yangi 

 
1  Qarang: Раҳмонов Н. Кўҳна битигтошлар. Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа 

бирлашмаси.Тошкент, 1991, 16-17-бетлар. 



2025  

 

 

48 

tushunchalar va ma’nolarni anglatuvchi istilohlarning qo‘llanishga kirganini ko‘rsatadi. 

Boshqaruv tizimidan muqim o‘rin olgan, unda bir-biri bilan chambarchas bog‘langan, 

quyidan yuqoriga o‘sib, darajalanib boradigan mansablar, rutbalar, lavozimlar va 

unvonlarni ifodalovchi istilohlarning poydevori sof turkiy qatlamdan iborat bo‘lgani 

diqqatga loyiq.      

Kalit soʻzlar: davlat boshqaruvi, ierarxiya, terminlar tizimi, ma’muriy-boshqaruv, 

runik bitig, tamgʻachi, oʻzlashma.  

Abstract. The article examines the distinctive features of the system of state 

administration of the Turkic Karakhanid dynasty, which ruled vast territories of Asia 

during the 11th–12th centuries. It analyzes various administrative titles, ranks and offices 

attested in linguistic materials of the period, which reflect a strictly established 

hierarchical structure of governance. In the course of the study, unique primary sources 

such as Yusuf Khass Hajib’s Kutadgu Bilig and Mahmud al-Kashgari’s Dīwān Lughāt at-

Turk, along with a wide range of lexicographic works and scholarly research conducted 

by national and foreign researchers, were consulted. The findings indicate that the 

Karakhanids placed exceptional emphasis on matters of governance, developed a clear 

administrative hierarchy, and effectively utilized the experience of preceding ruling 

dynasties. At the same time, the emergence of new sociopolitical realities necessitated the 

introduction of terminology expressing novel concepts specific to this state. Notably, the 

core of the terminology referring to positions, titles and ranks—closely interconnected 

and arranged in an ascending order – originates from the original Turkic lexical stratum. 

Keywords: state administration, hierarchy, terminology system, administrative 

governance, runic inscriptions, tamgachi, borrowing. 

Аннотация. В статье раскрываются характерные особенности системы 

государственного управления тюркской династии Караханидов, господствовавшей 

в XI–XII веках на обширных территориях Азии, а также анализируется место 

различных терминов, использованных в памятниках эпохи для обозначения 

должностей, рангов и титулов, составлявших строго структурированную 

управленческую иерархию государства. При подготовке статьи были 

использованы такие уникальные источники, как «Кутадгу билиг» Юсуфа Хас 

Хаджиба, «Дивану луғат ат-турк» Махмуда Кашгари, а также различные словари 

и исследования отечественных и зарубежных учёных. Полученные данные 

свидетельствуют о том, что в Караханидском государстве вопросам управления 

уделялось особое внимание, была сформирована чёткая система властной 

вертикали, продуктивно использовался опыт предшествующих правящих 

династий, вместе с тем возникновение новых реалий требовало появления 

терминов для обозначения специфических понятий и явлений. Важно отметить, 

что основа терминологической системы, отражающей должности, титулы и 

ранги, тесно взаимосвязанные и расположенные в порядке возрастания, восходит 

к исконно тюркскому языковому слою. 

Ключевые слова: государственное управление, иерархия, терминологическая 

система, административно-управленческая лексика, руническая надпись, тамгaчи, 

заимствование. 

 

Kirish. 



2025  

 

 

49 

VI–X asrlarda turkiy elatlarning siyosiy hayotida yuzaga kelgan Birinchi 

hamda Ikkinchi Turk qag‘anliklari Markaziy Osiyo tarixida davlat boshqaruvining 

tashkiliy-huquqiy tamoyillarini shakllantirgan muhim davr sifatida e’tirof etiladi. 

Mazkur saltanatlarda qağan, qatun, tegin, yabğu, šad, tudun, eltäbär, tutuq kabi 

mansablar ishtirokidagi murakkab ma’muriy tuzilma shakllangan bo‘lib, turkiy 

davlatchilik urug‘-qabila tizimidan markazlashgan davlat boshqaruvi tizimiga 

o‘tish jarayonini ta’minlagan. Bu tamoyillar keyingi tarixiy bosqichlarda ham o‘z 

ahamiyatini yo‘qotmagan. 

Xususan, Somoniylar (900–999) davrida boshqaruv o‘n devon tizimi asosida 

yo‘lga qo‘yilib, udel (ko‘chmas mulk) boshqaruvi yetakchi o‘rin tutgan bo‘lsa, 

XI–XII asrlarda G‘arbiy va Sharqiy xoqonliklardan iborat Qoraxoniylar davlat 

boshqaruvi tizimida avvalgi turkiy va islomiy ma’muriy unsurlar uyg‘unlashgan 

holda davom etgani kuzatiladi. Boshqacha aytganda, Qoraxoniylar siyosiy 

tuzilmasi Turk qag‘anligi va Somoniylar davri idoraviy an’analari o‘rtasidagi 

uzviylik va uzluksizlikning yorqin ko‘rinishi sifatida qaraladi. 

Qoraxoniylar boshqaruvida xaqan el va yurtning oliy hukmdori sifatida 

davlatning ichki va tashqi siyosatini boshqaruvchi, harbiy kuchlarga 

qo‘mondonlik qiluvchi hamda saroy-harbiy byurokratiya tizimini shakllantiruvchi 

markaziy shaxs bo‘lgan. Xan, elig, beg, yuğruš (vazir), sü bašï (sarkarda), hájib 

(saroy amaldori), tamğačï (soliq va muhrdorlik tizimi rahbari), bitigči (devonxona 

kotibi), qázi (sudya) kabi mansabdorlarning davlat idoralaridagi faoliyati turkiy 

siyosiy terminologiyaning yuksak darajada rivojlanganidan dalolat beradi. 

Davlatchilik tarixida alohida mavqe’ga ega bo‘lgan ushbu mansab va unvonlar 

qadimgi turkiy yozma yodgorliklar – “Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug‘otit turk”, 

runik bitiglar, shuningdek, arab, fors va xitoy manbalarida keng tarqalgan. Bu esa 

Qoraxoniylar boshqaruv tizimining chuqur tarixiy ildizlarga egaligi, turkiy tillarda 

siyosiy-leksik qatlamning barqaror shakllanganini ko‘rsatadi. 

Qoraxoniylar davlat ma’muriy tizimi va undagi terminologik birliklarning 

mazmun-mohiyatini aniqlash, tarixiy-lingvistik jarayonlar hamda siyosiy-madaniy 

jihatdan mazkur istilohlarning o‘rnini belgilash bugungi kungacha o‘z 

dolzarbligini yo‘qotmagan dolzarb masala sanaladi. 

VI-X yuzyillarda Markaziy Osiyoning ulkan yerlarida siyosat sahnasiga 

kelgan Birinchi hamda Ikkinchi turk qagʻanligida davlat boshqaruvini qat’iy 

tartibga soluvchi markaziy ma’muriy idoralar tizimi shakllandi. Qağan, qatun, 

tegin, yabğu, šad, tudun, eltäbär, tutuq singari unvon hamda mansab egalari 

keyinchalik sharqiy va gʻarbiy qismlarga boʻlingan qagʻanlik viloyatlari, 

tumanlari va shaharlariga boshchilik qilgan. 900-999-yillar davomida hukm 

surgan Somoniylar saltanatida boshqaruv on devondan tashkil topgan va udel 

(koʻchmas mulk) tizimi yetakchilik qilgan. XI-XII yuzyilliklarda Gʻarbiy 

xoqonlik hamda Sharqiy xoqonlikdan iborat Qoraxoniylar davlat boshqaruvi 

tizimida Turk qagʻanligi va Somoniylar davriga oid ma’muriy-boshqaruv 



2025  

 

 

50 

tizimining muayyan elementlari saqlanib qolgani, ya’ni uzviylik va 

uzluksizlikning uzilmagani kuzatiladi.  

Qoraxoniylar yurti va el kuni (xalq) oliy hukmdor hamda oliy bosh qoʻmondon 

xaqan tomonidan boshqarilgan (MK, II, 172). El ulus (davlat, mamlakat) 

boshligʻi, ya’ni “ulugʻ xoqon” ma’nosi xaqan uluğ birikmasi yordamida 

anglashilgan: Bezändim begim boldï xaqan uluğ – Bezandim (yasandim) begim 

ulugʻ xoqon boʻldi (QB, 82). Xaqan unvoni bilan maxsus chaqirilgan qurultoyda 

saylangan moʻgʻul imperiyasi rahbarlari, aniqrogʻi, Chingiziylar sarafroz etilgan1. 

Tahlil qilinayotgan istilohning qadimgi qağan “oliy hukmdor, boshxon” shakli 

“Oʻgʻuznoma”da koʻzga tas’hlanadi: Ošbu qağannuŋ čerigi köp köp balïqlarï köp 

köp erdilär – Ushbu hukmdorning cherigi juda koʻp, shaharlari oʻta koʻp (LOK, 

14-8). Xoqonlik meros sifatida nasldan naslga oʻtavergan. Xaqan tinchlik (sulh) 

va urush masalalari, qoʻshni el-uluslararo turli munosabatlar, xususan, elchilik, 

iqtisodiy, siyosiy aloqalarga koʻz-quloq boʻlgan, ič el – saltananingt ichki 

qurilishini tartibga solgan, viloyat, shahar, tuman boshliqlari, sü bašï - 

lashkarboshilarni lavozimga tayinlagan yoki mansabidan boʻshatgan, soliq-boj 

muammolarini oʻz xohishidan kelib chiqib bartaraf etgan, davlat va ma’muriyat 

xizmatchilari, saroy mulozimlarini koʻchmas mulk yoxud turfa sovgʻa, mukofot, 

in’omlar bilan taqdirlagan. Xoqonning yuqorida qaydlangan vazifalari Yusuf Xos 

Hojibning pandnomasida batafsil tasvirlangan. Ma’no-mazmun jihatidan xaqan 

istilohi forscha šahanšáh birligiga teng tushishini V. Bartold ta’kidlagan edi2. 

Temuriy hukmdorlardan faqat Shohrux mirzoning xaqani said “baxtli xon” faxriy 

unvoniga ega boʻlgani tarixdan ma’lum3. 

Xan istilohi Xoʻtan va Turkiston hukmdorlari, Usmonli sultonlar davlatida 

faqat hukmdor sulola vakillarini, Eronda viloyat bos’hliqlari, shuningdek, bosh 

vazirni ifodalagan. Mahmud Koshgʻariy xan istilohini ba’zan Tabgʻach (Xitoy) 

hukmdoriga nisbatan qoʻllagan. Tabğač xannuŋ torqusï telim – Xitoy xonining 

ipak matosi koʻp (MK, I, 402). Xan leksemasi arslan va buğra “erkak tuya” 

zoonimlari bilan birikib, qoraxoniy hukmdorlar oʻta xush koʻrgan eng oliy 

unvonni anglatgan. Xususan, Balasagʻun, Koshgʻar hamda Xoʻtanni qamrab olgan 

Sharqiy xoqonlik (1074-1102) boshligʻi Bugʻraxon (Buğraxan) sharafli unvoniga 

sazovor boʻlgan. Yusuf Xos Hojib “Qutadgʻu bilig” pandnomasini aynan mana 

shu xonga bagʻishlab bitgan: Ajun tuttï tabğač uluğ Buğraxan − Tabgʻach ulugʻ 

Bugʻraxon olamni qoʻlga oldi (QB, 8). 

Qadimgi turk runik bitiglarida xan istilohi koʻzga tashlanmaydi. Biroq 

“hukmdor” (Toʻn, 2) hamda “yoʻlbos’hchi, yetakchi, rahnamo” (DTS, 417) 

 
1 Чулууны Далай. Монголия в ХIII-XIV веках. – М.: Наука, 1983. – С. 61; Рашид-ад-дин. 

Сборник летописей. Перевод с персидского Ю.П.Верховского. Т.II. – М. – Л.: АН СССР, 

1960. – С. 18-19.  
2  Бартольд В.В. Двенадцать лекции по истории турецких народов Средней Азии // 

Сочинения. – М.: Наука, 1968. – C. 602. 
3 Абдураззоқ Самарқандий. Матлаи саъдайн ва мажмаи баҳрайн. – Тошкент, 1969. – Б. 57. 



2025  

 

 

51 

ma’nolarini ifodalagan qan termini faol qoʻllangan. V.Bartold qan termini xan 

istilohi singari qadimgi turkiy tilda keng ishlatilgan qağan birligining qisqarishi 

oqibatida voqelanganini e’tirof etgan1 . Qan istilohi XIII-XIV yuzyillarda arab 

tilida yozilgan hamda turk (qipchoq) tili grammatikasiga bagʻishlangan risola-

traktatlarda “xon, sulton, hukmdor, davlat boshligʻi” ma’nolarida kuzatiladi (At-

tuhfa, 18a8; Abu-Hayyon, 74).  

Moʻgʻullar hukmronligi chogʻida xon unvoni Chingiz naslidan chiqqan 

hukmdorlarga berilgan. Moʻgʻullar qoʻl ostidagi toʻrt ulus boshqaruvi faqat 

Chingiz avlodiga xos va xon faxriy unvoniga ega shaxslar tomonidan amalga 

oshirilgan. Movarounnahr hamda Avgʻonistonning shimoliy hududlarini oʻz 

ichiga olgan Chagʻatoy ulusiga 31 ta chingiziy xon boshchilik qilgani tarix 

sahifalarida tamgʻalangan. Shayboniylar, shuningdek, Qoʻqon va Xiva xonliklari 

shohsupasida oʻtirgan xonlarning barchasi oʻzlarini Chingiz avlodi sanab, cheksiz 

hokimiyatga egalik qilishgan. 

Qoraxoniy hukmdorlar “el, yurt egasi” ma’nosini ifodalovchi elig istilohi bilan 

e’zozlanishni yoqtirishgan. “Xalq, davlat; urugʻlar birlashmasi, ittifoqi” ma’nosini 

bildirgan el leksemasidan -lig qoʻs’himchasi yordamida yasalgan elig istilohi2. V. 

Bartold ta’kidicha, Qoshgʻar xoniga tobe boʻlgan Movarounnahr hukmdorlarini 

anglatgan3. G.Dyorferga koʻra, elig istilohi xoqondan keyingi eng oliy mansabni 

bildirgan va oxirgi bor 1130-yilda Balasagʻun hukmdorining oti yoki unvoni 

sifatida qayd etilgan (II, 212). Ilk marta Turfon matnlari hamda shahzodalar 

Kolyanamkara va Papamkaraga bagʻishlangan uygʻur (turk) yozuvli bitiglarda 

qayd etilgan elig yasamasi “Qadimgi turkiy lugʻat”da ta’kidlanishicha, altun, beg, 

qan, qut singari soʻzlar bilan sintagmatik munosabatga kirishib, elig altunï 

“hukmdor”, elig beg “saltanat boshligʻi”, elig qan “Qoraxoniylar davrida oliy 

hukmdor unvoni”, elig qutï “janobi oliylari, hukmdor” ma’nolarini bildirgan 

(DTS, 170). Yusuf Xos Hojib “hukmdor, davlat boshligʻi”ni ifodalashda elig 

istilohidan tashqari elči, elči beg, el bašï, el begi terminlarini ham qoʻllagan: Negü 

ter ešitgil bögü elči beg − Dono hukmdor nima deyishini tingla (DTS, 169); Sü 

bašï ya el bašï bolsa özüŋ – Oʻzing lashkarboshi yoki elboshi (hukmdor) boʻlsang 

(QB, 40); Elig el begi – ol bodunqa uluğ – Elig xalq orasida ulugʻ el begi 

(hukmdor)dir (QB, 4890).  

 
1  Бартолд В.В. Двенадцать лекции по истории турецких народов Средней Азии // 

Сочинения. – М.: Наука, 1968.  

– C. 604. 
2 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. – Oxford, 

1972. – С. 302; Кононов А.Н. Грамматика языка тюркских рунических памятников ( VII-IX 

вв.). – Л.: Наука, 1980. – С. 141. 
3  Бартольд В.В. Двенадцать лекции по истории турецких народов Средней Азии // 

Сочинения. – М.: Наука, 1968.  

– C. 519. 



2025  

 

 

52 

Qoraxoniylar saltanatida bor bo‘lgan mansab-u rutbalar pillapoyasi aks etgan 

davr manbalarida o‘ta faol ishlatilgan beg istilohi bilan bir qancha ma’nolar 

ifodalangan. Xususan, “Qutadg‘u bilig” matnida qo‘llanishi juda yuqori bo‘lgan 

ushbu birlik o‘rni bilan “el-yurt hukmdori” ma’nosini ham anglatishga xizmat 

qilgan va elig istilohi bilan birgalikda ma’nodoshlik qatorini yuzaga chiqargan. 

Yusuf Xos Hojibning ta’kidlashicha, davlatda beg tarkibli ïnanč beg “ishonchli, 

sodiq beg”, čağrï beg “lochin beg” (lochindek jadal harakatlanuvchi), kür tegin 

beg “qahramon, botir xonzoda beg”, čavlï beg “shuhratli beg” unvonlar silsilasida 

o‘ta qadrlangan va alqangan : Qayu ïnanč beg qayu čağrï beg qayu kür tegin beg 

qayu čavlï beg - Qaysisi inonch beg, ba’zisi chag‘ri beg, ba’zisi botir tegin beg, 

ba’zisi chavli beg (3970). Kezi kelganda, Mahmud Koshgariy asarida “Teginlar, 

yani taxt vorisi, xonzoda” ma’nosining begäč istilohi yordamida ifodalangani, 

kümüs tegin “ kumushdek toza rangli xonzoda”, alp tegin “bahodir tegin”, qutluğ 

tegin “ muborak, saodatli tegin”, čagrï tegin “ hujumda lochidek tegin”, küč tegin 

“ kuchli, quvvatli xonzoda” birikma istilohlarini urgʻulaganini eslash oʻrinli 

(MK,I,391-392). Pandomada qayd etilgan quyidagi misralarda aksini topgan kent 

begi birikmasi “ shahar boshligi” ma’anosini ifodalagani anglashiladi : Negü ter 

ešitgil bu el kent begi – Bu el va kent begi nima deydi, eshitgin (213).    

Qoraxoniylar davlat boshqaruvi tizimida hukmdor tomonidan tayinlangan 

hamda mavjud devon boshliqlari vazifalarini muvofiqlashtiruvchi mansabdor 

yetakchi mavqega ega boʻlgan va asl turkcha yuğruš hamda arab tilidan 

oʻzlashgan vazir istilohlari bilan anglashilgan. 

“Qutadgʻu bilig” matnida etimologiyasi hozircha aniqlanmagan yuğruš faqat 

bir oʻrinda qoʻllangan holda: Qayu yabğu yuğruš bolur el begi (DTS, 277) 

arabcha oʻzlashma asarning qator boblarida koʻzga tashlanadi. Ushbu holat XI 

yuzyilda asl turkcha istilohning Somoniylar davrida faol qoʻllanishga kirgan 

arabcha oʻzlashmaga oʻrnini boʻshatib bera boshlaganini koʻrsatadi. Mahmud 

Koshgʻariy yuğruš unvoni egasi mavjud rutbalar zinapoyasida hukmdordan keyin 

turgan va qor, yomgʻir hamda issiqdan himoyalaydigan ipak yomgʻirpoʻsh uning 

martabasi belgisi hisoblanishini alohida urgʻulagan (MK, III, 48). G.Dyorfer 

yuğruš istilohini “bosh vazir, kansler” tarzida izohlagan (IV, 176). Yusuf Xos 

Hojib vazirlik lavozimiga tayinlanadigan kishiga ayni mansabning belgisi 

sanalgan tamg‘a (muhr), idish, tug‘, nog‘ora hamda sovut berilishini alohida 

urg‘ulagan: Vazirlïğ aŋar berdi tamğa ayağ, Tuğï küvrügi birlä berdi quyağ – 

Unga vazirlikning belgisi (sanalmish) tamg‘a (muhr), idish berdi, Tug‘i, nog‘orasi 

bilan sovutini berdi (1022). 

Temuriylar saltanatida mamlakatining ichki va tas’hqi ishlari masalalari bilan 

yetti vazir shugʻullangan; dastlabki toʻrt vazir yetakchi mavqega yega boʻlgan. Bu 

yetti vazir bevosita devon boshligʻi –gidiván begiga boʻysungan. Qoraxoniylar 

davlat boshqaruvi tizimida oliy hukmdor va vazirdan soʻng uchinchi darajali 

mansabdor tüksin istilohi yordamida anglashilganini Mahmud Koshgʻariy 

ta’kidlagan (MK, I, 410). Bu istilohning etimologiyasi toʻgʻrisida fikr yuritgan 



2025  

 

 

53 

J.Kloson uning tüg= yoki tügsi= soʻzlaridan yasalganini tahmin qiladi. Ayni 

chogʻda, leksemaning tegi:n istilohi kabi qaysidir qadimgi yoxud xitoy tilidan 

olinganini ehtimoldan xoli emas, deb biladi1. 

Boshqaruvning navbatdagi pillapoyasini sü bašï, sü baščïsï hamda forscha-

tojikcha ispahsalar istilohlari bilan ifodalangan “lashkarboshi, sarkarda” 

egallagan. Davlatning mudofaa ishlariga mas’ul sarkarda cherig tuzilishi, askariy 

qismlarni qurol-aslaha, oziq-ovqat, kiyim-kechak bilan ta’minlash, chegaralarni 

mustahkamlash, urush paytida yağï - dushmanni magʻlub etish usullarini ishlab 

chiqish, tajribali, ishonchli, sodiq, mard kishilarni turli boʻlim va qism 

rahbarligiga qoʻyish singari vazifalarni hayotga tatbiq etgan: Yağïčï örüŋ qïrğïl 

ersiglärig, yağïqa alïn qïl kötürsü čerig – Jangovar, sinci, yoshi ulugʻ 

bahodirlarni, yovga qarshi oldingi qatotga qoʻy, toki lashkarga dalda bersin (QB, 

2335). 

Qoraxoniylar saroyida mavjud xizmatlar ichida eng nozigi hojiblik sanalgan. 

Arabcha hájib istilohi bilan atalgan mansabdordan saltanat tomonidan olib 

borilayotgan siyosat, qabul qilingan qoida, nizom, qarorlarni yuqori saviyada 

bilish, xazinachi, bitigchi, ish yurituvchi ayonlar, yer-mulk ishlarini boshqaruvchi 

sarkorlar, musofir elchilar va h.k. faoliyatidan xabardor boʻlish, qabuliga 

kelganlarning shikoyati, arz-holini tinglash va hukmdorga yetkazish, tashqi-ichki 

nojoʻya ishlarni tergash, ularning oldini olish talab etilgan.   

Sof turkcha tamğačï istilohi anglatgan maʼno-mazmun borasida 

turkiyshunoslar tomonidan turfa mulohazalar ilgari surilgan. V.Radlov مغا تا  تمغابى 

 ,soliq, oʻlpon yigʻuvchi; muhrdor” (III,100), J.Kloson: tamğa:čï “farmon“   بى

qaror, buyruq singari hujjatlarga muhr bosuvchi mansabdor” 2  ma’nosini 

ifodalaganini urgʻulagan. Ilk bor “Kultegin bitigtoshi”da qoʻllangan tamğačï 

istilohi Qoraxoniylar boshqaruv apparatida xizmatda boʻlgan yuqori 

lavozimlardan sanalgan. Yusuf Xos Hojib tamgʻachining adolatli, rahmdil, nizom 

va qoidalardan yaxshi xabardor boʻlishi maqsadga muvofiqligini alohida 

taʼkidlagan: Köni bolsa qïlqï bolur tamğačï – Xulqi toʻgʻri boʻlsa, muhrdor 

boʻladi (QB, 3951). V.Gordlevskiyning qayd etis’hicha, Saljuqiylar saroyida 

muhr-tamgʻa bosuvchilar saltanatning siyosiy hayotida sezilarli oʻrin egallagan3. 

Dashti Qipchoq xonlari yorliqlarida tamğačï termini “boj undiruvchi”: Tamğačï 

tartnaqčïlarqa... - bojmonlar (va) torozibonlarga... (Yarlik Toxtatisha, 46; Yarlik 

Timur-Kutluka, 10) hamda “soliq-yigʻuvchi, soliqchi” 4  maʼnolarini bildirgan. 

Kezi kelganda tobe yurtlardan undiriladigan soliq turi tamğa deb atalganini eslab 

 
1 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. – Oxford, 

1972. – С. 487. 
2 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. – Oxford, 

1972. – С. 303. 
3 Гордлевский И. Государство Сельджукидов Малой Азии. – М.: АН СССР, 1941. – С. 139. 
4 Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. I-IV.  – СПб. 1893-1911. – С. 23. 



2025  

 

 

54 

oʻtis’h oʻrinli. Tamğačï istilohi fors tiliga oʻzlashib, “botmon” hamda “soliqchi” 

maʼnolarida qoʻllangan (Dyorfer, II, 565).  

Qoraxoniylar davlat boshqaruvida “hukmdor devoni kotibi” lavozimi 

maʼnodoshlik xarakteridagi istilohlar paradigmasi ishtirokida ifodalangan. Yusuf 

Xos Hojib kotibni ïlïmğa istilohi bilan nomlaydi: Qayusï sü bašï qayusï hajib. 

Qayusï ïlïmğa bolur söz ačïb- Ba’zisi lashkarboshi, ba’zisi hojib, ba’zisi soʻz 

(ma’nosini) ochib (QB, 3968). Mahmud Koshgʻariy lugʻatida mazkur istiloh 

alïmğa va ïmğa shakllarida qayd etilgan (MK, I,161). Lugʻatshunosning 

taʼkidlashicha, ïmğa termini, shuningdek, “xazinachi” hamda “soliq undiruvchi” 

maʼnolarida ham ishlatilgan. 

Asl turkcha bitigči (< bitig “xat, noma, maktub) “devonxona kotibi” semasida 

birinchi bor “Qutadgʻu bilig”da qoʻllangan: Bitigči biliglig uqušluğ keräk- Kotib 

bilimli, zakovatli (boʻlishi) kerak (QB, 2633). Istilohning ushbu fonetik shakli 

keyingi davr manbalarida ham faol ishlatilgan. Mahmud Koshgʻariy lugʻatida 

istilohning bitigüči, bitkäči shakllari izohlangan (MK, II, 369). Yasamaning 

bitkäči shakli dastavval “Oltun yoruq” sutrasida koʻzga tashlanadi (DTS, 164), uni 

Xorazmiyning “Muhabbatnoma” asarida ham uchratamiz (MN, 294b1). XIII 

yuzyilda uygʻurlardan moʻgʻullarlar tomonidan oʻzlashtirilgan bitigči  Chingizxon 

imperiyasiga kirgan uluslar hamda XIV yuzyilda Eronda maʼlum va mas’hhur 

boʻlgan (Bartold, 1968, 508). Yusuf Xos Hojib bitigči mansabini taʼriflar ekan, 

hukmdor davlat sirlarini faqat ikki kishi, yaʼni kotib hamda vazirga oshkor 

qilmasdan oʻzga chorasi yoʻqligi, shu bois har ikki amaldor elig soʻzlarini qattiq 

sir saqlashi, tilini tiyishi talab qilinganini alohida urgʻulagan (QB, 2640-2642). 

Tahlil qilinayotgan istiloh keyingi davr tilida ham faolligini yoʻqotmagan, 

xususan, uning bitikči, bitkači, bitkiči, bitküči, bitigüči shakllarda qoʻllangani 

L.Budagov (I, 242), V.Radlov (IV, 1775), J.Kloson (304), G.Dyorfer (II, 359), 

A.Vamberi (251) lugʻatlarida taʼkidlangan. Temur Qutlugʻ yorligʻida ishlatilgan 

diván bitikči birikma istilohini N.Berezin ma’no jihatidan arabcha kátib 

oʻzlashmasiga teng kelishini bildirgan1. Bit(i) – “yozmoq, bitmoq” harakat fe’li 

asosida yuzaga chiqqan bitigči//bitikči istilohi bilan atalgan mansabdor 

Temuriylar saroyida ham faoliyat yuritib, nafaqat devon hujjatlarini tayyorlash, 

shuningdek, cherigda xizmat qilayotgan askarlar sonini aniqlash, ularga 

beriladigan ulufa - maosh miqdorini nazoratdan oʻtkazish, tobe yurtlardan 

tushadigan xiroj, ushr, jizya singari soliqlar hajmini  kirim-chiqim daftarida qayd 

etish singari vazifalar bilan ham mashgʻul boʻlgan. 

Alisher Navoiyning “Majolis un-nafois” tazkirasdagi quyidagi qayd 

bitikchilikning kasbga aylangani, uning ajdoddan avlodga oʻtishi mumkinligi 

borasida toʻxtamga kelishga izn beradi: Xája Mansur-Jurján mulkindandir va 

bitikči qavmindandir (ANATIL, I, 299).  

 
1 Березин И.Н. Ханские ярлыки. II: Тарханные ярлыки Тохтамыша, Тимур-Кутлука и Саадет 

Гирея. – Казан, 1981. – С. 28.  



2025  

 

 

55 

Yozma obidalar Qoraxoniylar davlat boshqaruvida muhtasiblik-nazoratchilik 

institutining sezilarli mavqega ega boʻlganligidan guvohlik beradi. Arab tilidan 

olingan va “nazoratchi” ma’nosida dastlab “Qutadgʻu bilig”da ikki oʻrinda 

qoʻllangan muhtasib istilohi keyingi davrga oid turkiyda bitilgan badiiy-tarixiy 

manbalarda faol ishlatilgani bilan ajralib turadi: Bulardïn basa muhtasiblar turur, 

bular elgi küčlüg keräk ey ünür- Bulardan tashqari muhtasiblardir, bular qoʻli 

kuchli boʻlishi kerak, ey baraka topkur (QB, 5438). Manbalar muhtasibning har 

bir  bozorda faoliyat yuritgani, savdo-sotiq jarayoni, xususan, bozordagi narx-

navo, tosh-u tarozilarning talab darajadaligi, bozorga xos qonun-qoidalar, 

me’yorlarning bajarilishini nazorat qilganini tasdiqlaydi. Bu vazifalarlardan 

tashqari, muhtasib zimmasiga shahar aholisi tomonidan urf-odat, rasm-rusm, diniy 

majburiyatlarning soʻzsiz bajarilishi, gʻayridinlarga qarshi murosasiz kurash olib 

borish kabi yumushlar ham yuklatilgan1. Yusuf Xos Hojib muhtasib qoʻli kuchli 

boʻlishi, fosiq, behuda, beboshlarni tergab turishi, masjid va unga ibodat uchun 

keluvchi jamoatni toʻkis tutishi zarurligini ta’kidlagan: Qïsa tutsa fasiq yava 

bošlağïğ, tolu tutsa mazgad jama’atlarïğ – Toki fosiq behuda, beboshlarni tergab 

(tutsalar), masjid (va) jamoatlarni toʻkis tutsa(lar) (QB, 5439). 

Birinchi Turk va Ikkinchi Turk qagʻanligʻi davlat boshqaruvi tizimida harbiy-

ma’muriy mansab-qurlar pillapoyasida qağandan keyingi oʻrinda yabğu hamda 

šad istilohlari bilan atalgan shaxslar joylashgan, bular cherigning oʻng va soʻl 

qoʻllariga qoʻmondonlik qilishgan. Qagʻanlik gʻarbiy hamda sharqiy qismlardan 

iborat boʻlib, gʻarbiy qismning oliy hukmdori yabğu sanalgan. Qoraxoniylar 

saltanatida bu istiloh yawğu//yafğu shakllarida, Mahmud Koshgʻariyning 

urgʻulashicha, “Xalqdan chiqqan, xoqondan ikki daraja quyi lavozimli kishi”ni 

anglatgan (MK, III, 359). Yusuf Xos Hojib tomonidan yawğu istilohining yuğruš 

“vazir”dan oldin tilga olinishi, tahlil etilayotgan termin fodalagan rutba egasining 

mansablar ierarxiyasi uchidan oʻrin olganini koʻrsatadi: Qayu yawğu yuğrush 

bolur el begi- Qaysisi yabgʻu, yugʻrush boʻlar el begi (DTS, 249).  

Qoraxoniylar davlatida sudlov ishlari Qur’oni Karim hamda Hadisi sharifga 

suyanilgan tarzda turmushga tatbiq qilingan. Sudlov ishlariga Qur’oni Karim 

hamda Hadisi sharifni oliy darajada oʻzlashtirgan, shariat va fiqh qonun-

qoidalarini besh qoʻlday egallagan shaxslargagina sharafli qázi unvoni berilgan. 

Yusuf Xos Hojib Oʻzgʻurmish nomidan qozi xususida soʻz yuritar ekan, 

hukmdor-elig saltanat xizmatlarini bajaruvchi uch mansabga kishilarning oʻta 

sarasini tayinlashi lozimligi, bu uch kishining birinchisi qázi, ikkinchisi – xalifa 

(viloyat, oʻlka hokimi), uchinchisi – vazir ekanligini uqtiradi (QB, 5216-5219). 

Kezi kelganda, yar= “ajrim qilmoq” harakat fe’li asosida yasalgan yarğučï (< 

yarğu “qaror, hukm, sud”) istilohi “sudya” ma’nosida ilk bor “Codex Gumanicus” 

matnida koʻzga tashlangani (CC, 125-2), keyinchalik  XVI yuzyil oʻzbek adabiy 

 
1  Дадабаев Х. Общественно-политическая и социально-экономическая терминология в 

тюркоязычных письменных памятниках XI-XIV   вв. – Ташкент: Ёзувчи, 1991. – С. 55-56. 



2025  

 

 

56 

tili obidasi “Tavorixi guzida. Nusratnoma”da qoʻllanganini qayd etish foydadan 

holi boʻlmas (NN, 19a10). 

Xulosa. 

Qoraxoniylar davlati boshqaruv tizimining shakllanishi va taraqqiyoti turkiy 

davlatchilik an’analarining tarixiy izchillik asosida rivojlanganini yaqqol 

ko‘rsatadi. VI–X yillardagi Birinchi va Ikkinchi Turk qag‘anliklarida shakillgan 

siyosiy-ma’muriy tuzim Somoniylar davridagi idoraviy boshqaruv unsurlari bilan 

uyg‘unlashgan holda XI–XII yuzyillarda Qoraxoniylar davlatida mukammal 

darajada qayta namoyon bo‘ldi. Bu holat turkiy siyosiy tafakkur, davlat 

boshqaruvi madaniyati va mansablar tizimining yuzyillar davomida uzviylik va 

uzluksizlik asosida yashab, yangi tarixiy sharoitlarga moslashganini tasdiqlaydi. 

Qoraxoniylar ma’muriy bishqaruv idorasida xaqan, xan, elig, beg, yawğu kabi 

istilohlar bilan atalgan yuqori mansabdorlar davlatning siyosiy barqarorligi, 

hududiy birligi va harbiy qudratini saqlashda muhim rol o‘ynagan. Yuğruš/vazir, 

tüksin, hajib, tamğačï, bitigči, sü bašï/ispahsalar, muhtasib, qázi singari lavozim 

egalari esa markaziy davlat idoralarining samarali faoliyat yuritishini ta’minlagan. 

Ularning har biri davlatning ichki tartib-intizomi, soliq tizimi, harbiy qudrati, 

elchilik munosabatlari, sud-huquq amaliyoti, saroy qabuli va boshqaruv 

jarayonining boshqa ko‘plab sohalarida o‘ziga xos o‘rin tutishgan. 

Maqolada tahlil etilgan manbalar: “Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug‘otit turk”, 

qadimgi turk runik bitiklari, uyg‘ur (turk) yozuvidagi yodgorliklar, shuningdek, 

arab, fors-tojik va xitoy tarixiy obidalari Qoraxoniylar boshqaruv tizimi o‘ziga 

xos terminologik paradigmaga ega bo‘lganini tasdiqlaydi. Terminlar tizimining 

aksariyati ma”no jihatdan boy, ko‘p vazifali va ijtimoiy-siyosiy hayotda keng 

qo‘llangan bo‘lib, ularning shakllanishida turkiy an’ana yetakchik qilgan. Ayrim 

istilohlarning keyingi davrlar, jumladan, Temuriylar, Shayboniylar, Qo‘qon va 

Xiva xonliklari boshqaruv amaliyotida amalda qolgani ularning tarixiy 

yashovchanligini ko‘rsatadi. 

Shu nuqtayi nazardan, Qoraxoniylar boshqaruvi terminologiyasini tadqiq etish 

nafaqat turkiy xalqlarning siyosiy-madaniy taraqqiyot tarixini yoritish, balki 

hozirgi  tilshunoslik, chunonchi, tarixiy leksikologiya va tarixiy terminologiya 

uchun ham muhim ilmiy-metodologik ahamiyat kasb etadi. Ushbu tadqiqot 

natijalari turkiy davlatchilik an’analarining chuqur ildizlarga ega ekanini 

ko‘rsatib, ularni yangi ilmiy yondashuvlar asosida izchil o‘rganish zarurligini 

dalillaydi. 

Xullas, Dunyo tamaddunida munosib oʻringa ega boʻlgan Qoraxoniylar davlat 

boshqaruvi tizimi xususida mulohaza yuritishda ilk eski turkiy til manbalari 

qatori, qadimgi turkiy til va eski oʻzbek adabiy tiliga oid obidalarga, shuningdek, 

xitoy, arab, fors-tojik, ingliz, nemis, rus va boshqa  tillarida yaratilgan turfa 

tadqiqot hamda lugʻatlarga murojaat qilish maqsadga muvofiq. 
 

 



2025  

 

 

57 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Abdurazzoq – Абдураззоқ Самарқандий. Матлаи саъдайн ва мажмаи баҳрайн. 

– Тошкент, 1969. – 462 б. 

2. Abu Hayyon – Расулова Н.А. Исследования  языка «Китаб ал-идрак ли-лисан 

ал-атрак» Абу Хаййана. Морфология, лексика и глоссарий. Дисс. канд. филол. 

наук. – Ташкент, 1969. – 153 с. 

3. ANATIL – Алишер Навоий асарлари тилининг изоҳли луғати. I-IV. – 

Тошкент: Ёзувчи, 1983-1985. 

4. At-tuhfa – Изысканный дар тюркскому языку: Грамматический трактат XIV в. 

на арабском языке. Введение, лексико-грамматический очерк, перевод, глоссарий, 

грамматический указатель Э.И.Фазылова и М.Т.Зияевой. – Ташкент, 1978. – 450 с.  

5. Bartold – Бартольд В.В. Двенадцать лекции по истории турецких народов 

Средней Азии // Сочинения. – М.: Наука, 1968. – C. 190-192. 

6. Berezin – Березин И.Н. Ханские ярлыки. II: Тарханные ярлыки Тохтамыша, 

Тимур-Кутлука и Саадет Гирея. – Казан, 1981. 

7. Budagov – Будагов Л.З. Сравнительный словарь турецко-татарских наречий. 

I-II. – СПб., 1869-1872. 

8. Chuluuni Dalay – Чулууны Далай. Монголия в ХIII-XIV веках. – М.: Наука, 

1983. – 223 с. 

9. Gordlevskiy – Гордлевский В. Государство Сельджукидов Малой Азии. – М.: 

АН СССР, 1941. – 206 с.  

10. Dadabayev – Дадабаев Х. Общественно-политическая и социально-

экономическая терминология в тюркоязычных письменных памятниках XI-XIV   

вв. – Ташкент: Ёзувчи, 1991. – 186 с. 

11. DTS – Древнетюркский словар. – Л.: Наука, 1969. – 676 с. 

12. Dyorfer – Doerfer G. Turkische und mongolische Elemente im Neuperzischen. -

Bd. I-IV. – Wiesbaden, 1963-1975. 

13. Clauson – Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -

century Turkish. – Oxford, 1972.  

14. CC – Gronbech K. Komanisches Worterbuch. Turkischer Wortindex in Codex 

Cumanicus. – Kopenhagen, 1942. 

15. Kononov – Кононов А.Н. Грамматика языка тюркских рунических 

памятников ( VII-IX вв.). – Л.: Наука, 1980. – 255с. 

16. LOK– Легенда об Огуз-кагане. Щербак А.М. Огуз-наме. Мухаббат-наме. 

Памятники древнеуйгурской и староузбекской письменности. – М.: Восточная 

литература, 1959. – 171 с. 

17. MK – Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга 

тайрловчи С.М.Муталлибов. I-III. – Тошкент, 1960-1963. 

18. MN – Хорезми. Мухаббат-наме. Фазылов Э. Староузбекский язык. 

Хорезмийские памятники ХIV  века. I, II. – Ташкент, 1966, 1971. 

19. NN – Таварихи гузида. Нусрат-наме. Исследование, критический текст, 

аннотация, оглавление и таблица сводных оглавлений канд.филол.наук 

А.М.Акрамова. – Ташкент: Фан, 1967. – 438 с. 

20. QB – Юсуф Хос Ҳожиб. Қутадғу билиг. Транскрипция ва ҳозирги ўзбек 

тилига тавсиф. Нашрга тайёрловчи филология фанлари кандидати Қ.Каримов. – 

Тошкент: Фан, 1971. – 964 б. 



2025  

 

 

58 

21. Radlov – Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. I-IV.  – СПб. 1893-

1911. 

22. Rashid ad-din – Рашид-ад-дин. Сборник летописей. Перевод с персидского 

Ю.П.Верховского. Т.II.-М. – Л.: АН СССР, 1960. – 248 с. 

 
 

 

“QUTADG‘U BILIG” QORAXONIYLAR DAVLATINING BOSH NIZOMI 

SIFATIDA 

 

QUDRATULLA OMONOV  

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti birinchi prorektori,  

filologiya fanlari doktori, professor 

 
Annotatsiya. Maqolada turkiy tilda yaratilgan «Qutadg‘u bilig» buyuk mafkuraviy va 

davlat boshqaruvi asoslari tahliliga bag‘ishlangan asar ekanligi, unda turkiy xalqlar 

dunyoqarishi va davlat boshqaruvining azaliy an’analari bilan islom mafkurasi 

uyg‘unlashgan ekanligi tahlilga tortiladi. Shuningdek, asar qoraxoniylar davrining 

boshqaruv qonunlari majmuasi sifatida o‘git va pandu nasihat yo‘sinida badiiy yo‘l bilan 

yoritilgan. Bundan tashqari maqolada asar nomida kelgan “qut” birligi uning 

boshqaruvga yo‘naltirlganligini ko‘ratishi misollar orqali dalillangan. 

Tayanch tushunchalar. Yusuf Xos Hojib, “Qutadg‘u bilig” asari, qoraxoniylar 

davlati, idora qilish usuli, siyosat, qonun-qoidalar, “qut”, tangriqut, idiqut, boshqaruv 

tizimi. 

Аннотация. В статье анализируется, что письменный памятник «Кутадгу 

билиг», созданный на тюркском языке, представляет собой труд, посвящённый 

анализу основ государственного управления, в котором мировоззрение тюркских 

народов и древние традиции государственного управления сочетаются с 

исламской идеологией. Произведение также художественно представлено как 

свод административных законов эпохи Караханидов в форме наставлений и 

советов. Кроме того, в статье на примерах доказывается, что единица «кут» в 

названии произведения указывает на его административную направленность. 

Ключевые слова. Юсуф Хос Хаджиб, книга «Кутадгу билиг», государство 

Караханидов, метод управления, политика, законы и правила, «кут», тангрикут, 

идикут, административная система. 

Abstract. This article analyzes how the written monument "Kutadgu Bilig," written in 

the Turkic language, is a work devoted to analyzing the foundations of public 

administration, in which the worldview of the Turkic peoples and ancient traditions of 

public administration are combined with Islamic ideology. The work is also artistically 

presented as a collection of administrative laws of the Karakhanid era in the form of 

instructions and advice. Furthermore, the article uses examples to demonstrate that the 

unit "kut" in the title of the work indicates its administrative focus. 

Keywords. Yusuf Khos Hajib, the book "Kutadgu Bilig," the Karakhanid state, 

governance method, policy, laws and regulations, "kut," tangrikut, idikut, administrative 

system. 



2025  

 

 

59 

 

«Qutadg‘u bilig» turkiy tilda yaratilgan buyuk mafkuraviy va davlat 

boshqaruvi asoslari tahliliga bag‘ishlangan asardir. U turkiy xalqlar dunyoqarishi 

va davlat boshqaruvining azaliy an’analari bilan islom mafkurasi uyg‘unlashgan 

asar sifatida yuzaga keldi [1]. Ajdodlarimiz davlat boshqaruvi va turkiy 

qonunchilik bilan bog‘liq tafakkurning eng yuqori cho‘qqisini «Qutadg‘u bilig» 

asarida ko‘ramiz. Asar qoraxoniylar davrining bosh qomusi – konstitutsiyasi 

darajasidagi kitobdir. O‘rta asrlarda davlat qonunlarini o‘gitu yo‘sunlar 

ko‘rinishida, badiiy yo‘l bilan yoritish an’anasini sharq adabiyotida Yusuf Xos 

Hojib boshlab berdi [2].  

Adibning eng katta yutug‘i shundaki, u davlat va jamiyatni boshqarishning 

yo‘l-yo‘riqlarini, davlat tuzuklarini badiiy ko‘rinishda yoritib berganligidadir. 

Uning bu ixtirosi sharq xalqlari adabiyotida keng tus oldi. Buni saljuqiylar vaziri 

Nizomulmulkning «Siyosatnoma»(1077) hamda amir Kaykovusning o‘g‘li 

Gilonshoh uchun yozgan «Qobusnoma» (1082) asarlari misolida kuzatamiz. 

Ta’kidlash o‘rinliki, «Qutadg‘u bilig» qoraxoniylar davri adabiyoti va adabiy tili 

bug‘roxon turkchasining ulug‘ obidasidir. Asar 1069–1070 yili yozib tugallangan. 

Bu haqda alloma asarning so‘nggi bobida shunday yozadi: 

Yïl altmïsh iki erdi tӧrt yuz bilӓ, 

Bu söz sözlӓdim men tutup jan sürӓ. 

(To‘rt yuz oltmish ikkinchi yil edi, 

Jon kuydirib bu so‘zlarni so‘zladim [ya’ni, adog‘iga yetkazdim]). 

IX asrning ikkinchi yarmidan hokimiyatni idora qilish qoraxoniylar 

sulolasidan bo‘lgan hukmdorlar qo‘liga o‘tishi bilan ma’lum bir muddat so‘nib 

qolgan ijtimoiy-siyosiy va madaniy hayotda yana jonlanish, rivojlanish boshlandi. 

Qoraxoniylarning hokimiyatini mustahkamlash, jamiyatdagi turli siyosiy 

institutlarni tiklash, davlat siyosiy-ijtimoiy tuzumining usullarini belgilash, turli 

ijtimoiy tabaqalarning vazifasini tayinlash, ular o‘rtasidagi muomala va 

munosabat normalarini, idora usuli nizom-qoidalarini ko‘rsatib berish vazifasi 

qo‘yildi. Davr va jamiyat o‘z ko‘zqarashlarini o‘zgartib bordi, bu esa turkiy islom 

mafkurasiga asoslangan yangi boshqaruv mafkurasiga ehtiyojni yuzaga keltirdi. 

Ushbu ehtiyojni Yusuf Xos Hojib «Qutadg‘u bilig» asari orqali qondirib berdi. 

Qoraxoniylar davlatini idora qilish usulini, siyosatini, qonun-qoidalarni, rasmu 

odatlarini, axloq prinsiplarini o‘zida mujassamlashtirgan  nizomnoma sifatida 

“Qutadg‘u bilig” asarini yaratdi. 

Xos Hojib ushbu kitobini Koshg‘arda ekanligi chog‘ida yozib tugallaydi va 

qoraxoniylardan bo‘lmish Tavg‘ach Bug‘raxonga tortiq qiladi. Bu to‘g‘rida 

asarning nasriy muqaddimasida shunday yozilgan: Bu kitabni tasnif qiliğlï 

Balasağun mavludlïğ parhiz idisi er turur. Amma bu kitabni Kašğarda tügӓl qïlïp, 

Mašrïq mӓliki Tavğačxan üskingӓ kikürmiš (Bu kitobni bituvchi Balasag‘un 

mavludlig‘, parhiz egasi er turur. Ammo bu kitobni Koshg‘arda tugal qilib, 

Mashriq maliki Tavg‘achxon qoshig‘a keltirmish).  



2025  

 

 

60 

Asar xonga g‘oyat manzur bo‘ldi va muallifni o‘z saroyida xos hojiblik 

lavozimiga ko‘tardi. Shundan so‘ng allomaning nomi elda Yusuf Xos Hojib deb 

yoyildi.  

Ayni choqqacha ushbu buyuk asarning, asosan, bir qirrasiga – uning didaktik, 

pand-nasihat ruhiga ko‘proq urg‘u berib, u ayni yo‘nalishda yozilgan asarlar 

qatorida o‘rganilib kelinmoqda. Aslida, o‘gitu nasihat ohangi uning bir qirrasi 

xolos. Asarning tub mag‘zi va nima maqsadni ko‘zlab yozilganligini anglashda 

kitob nomining tahlili yo‘l ko‘rsatadi. 

Shu o‘rinda “Qutadg‘u bilig”ning davlat boshqaruviga yo‘naltirilgan asar 

sifatidagi mazmun-mohiyatini to‘g‘ri tushunishga asos vazifasini o‘tovchi kitob 

otida kelgan “qut” so‘zining qo‘llanuv vazifasiga va anglamalariga bir oz e’tibor 

qaratsak. 

Bugungi o‘zbek filologiyasida asar otida qo‘llangan “qut”ning “baxt, saodat” 

anglami ko‘zda tutilib, “Baxt keltiruvchi bilim; saodatga yetaklovchi kitob” 

mazmunida ochiqlash yetakchi. 

Turkologiyada eski turkiy tilda qo‘llangan siyosiy va huquqiy atamalarning 

yuzaga kelishi, uning yuksaluv bosqichlari, ularning o‘tmish boshqaruv 

institutlarda qo‘llanuv tegrasi, ma’no-mazmuni singari masalalar yaxlit 

tekshirilmagan. Shuning uchun bo‘lsa kerak, “qut” so‘zining siyosiy atama 

sifatidagi anglami izlanuvchilar diqqatidan chetda qolib kelgan ko‘rinadi. 

Turkiy xalqlar tarixida “qut”ning siyosiy va huquqiy atama sifatida ildizi uzoq 

o‘tmishga ega. Bu teran ildizlar turkiy davlatchilik tarixi bilan uzviy bog‘liq. 

Islomga qadar Markaziy Osiyoda zaminada bo‘y ko‘rsatgan ko‘pgina davlatlarda 

“qut” so‘zi yurt egasining otiga yoki unvoniga qo‘shib aytilgan. Chunonchi, 

eramizdan burungi 200 yillarda qurilgan Xun davlatida imperatorlarni “tangriqut” 

(tangri qut) unvoni bilan atashgan. Keyingi saltanatlarda ham o‘z xoqonlarini 

shuning singari unvon bilan atash rusum bo‘lgan. IX asrda asos solingan uyg‘ur 

idiqut davlatida hukmdorlar “idiqut” (idi qut, idi>izi>iyi>ega “tangri” ma’nosini 

tashiydi) sifati bilan atalgan. Ikkala o‘rinda ham yurt egalarining unvoniga 

qo‘shilib kelayotgan “qut” so‘zi “baxt, iqbol” anglamidan boshqa bir ma’no 

tashimoqda [3]. Bizningcha, “qut” siyosiy-huquqiy atama sifatida “hukmdorning 

kuch-qudrati, salohiyati, shon-shavkati, davlat boshqaruvi, siyosiy hokimiyat” 

ma’nolarida kelmoqda. Quyida ana shu anglamalarning ayrimlari ustida so‘z 

yuritsak: 

“Qut” bilan bog‘liq faktlar eski turkiy bitiglarda ham uchraydi. Eng muhimi, 

bitiglarda ushbu so‘z hokimiyatni qo‘lga kiritish, boshqarish bilan bog‘liq 

qarashlar qayd etilgan o‘rinlarda keladi va “siyosiy salohiyat” anglamida 

qo‘llaniladi. O‘rnak o‘rnida Kul tigin bitigida Bilga xoqon tilidan berilgan – 

“Täŋri yarlïqaduqïn üčün özüm qutum bar üčün qağan olurtum. Qağan olurup yoq 

čïğañ bodunuğ qop qoburtdïm” matnini keltirsa bo‘ladi [4]. Buni “Baxtim, 

iqbolim bor uchun xoqon bo‘ldim” deya ochiqlash u qadar to‘g‘ri emas. Chunki 

yolg‘iz baxt-saodat, iqbol bilan davlat va yurtni yuksaltirib bo‘lmaydi. Buning 



2025  

 

 

61 

uchun siyosiy salohiyat, kuch-qudrat kerak bo‘ladi. Shuning uchun matnni 

“Tangri yarlaqagani uchun, qobiliyatim, (siyosiy) salohiyatim bor uchun xoqon 

bo‘ldim. Xoqon bo‘lib, yo‘q, qashshoq xalqni butunlay oyoqqa qo‘ydim” deb 

o‘girsa matn mazmuniga uyg‘un keladi. 

Bitiglarning boshqa bir yerida “qut” so‘zi “xoqon” so‘zi bilan birikib 

“siyosatdonlarning sha’ni, oriyati” ma’nosida kelgani kuzatilmoqda. Buning 

yaqqol tasdig‘ini Bilga xoqon bitigidan olingan quyidagi jumlada ko‘rish 

mumkin: “Üzä täŋri ïduq yär sub… qağan qutï tapqïlamadï ärinč toquz oğuz 

bodun yärin subïn idip Tabğačğaru bardi” (“Yuqorida osmon, kutlug‘ yer-suv… 

xoqon quti (yurt egasining sha’ni, oriyati) yo‘l bermadi shekilli, to‘quz o‘g‘uz 

xalqi yerini, suvini tashlab Tabg‘achga ketdi”). 

Eski yozmalarda “davlat (hukumat)” va “ozodlik (erkinlik, mustaqillik)” 

anglamalarida ham “qut” so‘zi qo‘llanilgan. Qadimgi “O‘g‘uzxoqon” dostonida 

yuqoridagi fikrimizni tasdiqlovchi ayrim misollar bor. Jumladan, O‘g‘uzxon 

yurtga egalik qilib o‘z saltanati chegarasini kengaytirish ishlari bilan mashg‘ul 

bo‘lib yurgan bir chog‘da. O‘zga bir yurtning egasi unga quyidagi so‘zni aytadi. 

“Bizniŋ qutumïz seniŋ qutuŋ bolmïš bizniŋ uruğïmïz seniŋ yïğačïŋnïŋ uruğï 

bolmïš bolup turur. … Men seŋä bašïmnï qutumnï berämen” [5]. Matnda birinchi 

va ikkinchi sirada kechgan “qut” “davlat (hukumat)” ma’nosida, so‘nggisi esa 

“bosh” so‘zi bilan juft holatda “ozodlik, erkinlik” anglamida kelmoqda. Buni 

o‘zbekchaga “Bizning davlatimiz (hukumatimiz) sening davlatining (hukumating) 

bo‘ladi, bizning urug‘imiz sening nasl-nasabingning urug‘i bo‘ladi. … Men senga 

boshimni, ozodligimni (erkimni) beraman” deya, o‘girgan ma’qul [6]. Ana shunda 

“bizning hukumatimiz sening qo‘l ostingga o‘tdi, senga bo‘yunsinamiz” degan 

ma’no kelib chiqadi. Bu o‘rinda xonga bosh egish, taslim bo‘lish haqida so‘z 

bormoqda. 

Qadimda “qut”ning “jon, ruh, tiriklik” semalari ham bo‘lgan. Buning o‘rnagini 

“Qutadg‘u bilig”ning o‘zidan topamiz: 

Tirilsüni türkän qutï mïŋ qutun, 

Tilinsüni körmäz qaraqï otun [7]. 

Turkiylar joni ming qut ila yashasin, 

Ko‘ra olmaslar qarog‘i o‘t bila teshilsin. 

“Shonu shavkat, dovrug‘” ham “qut” so‘zi tashigan ma’nolardan biridir. 

Ushbu anglam bilan bog‘liq o‘rnaklarni ham asardan uchratamiz: 

Kitapkä bitindi bu xaqan atï, 

Bu at mäŋü qaldï, ey türkän qutï [8]. 

Kitobga bitildi bu xoqon oti, 

Bu ot mangu qoldi, ey turkiylar shavkati. 

Umuman, eski yozma yodgorliklarda “qut” so‘zi “hukmdorning kuch-qudrati, 

salohiyati, shon-shavkati, davlat boshqaruvi, siyosiy hokimiyat”, “siyosiy 

salohiyat”, “yurt egasining sha’n va oriyati”, “davlat (hukumat)”, “ozodlik 

(erkinlik, mustaqillik)”, “jon, ruh, tiriklik”, “shonu shavkat, dovrug‘” singari 



2025  

 

 

62 

anglamlarda qo‘llanilganini ko‘rish mumkin. Bu esa o‘sha qadim chog‘lardayoq 

“qut” atama sifatida siyosatga yo‘naltirilgan semantik maydon kasb etganidan 

darak beradi. 

Bulardan tashqari ham “qut” turkiy xalqlar davlatchilik tarixida siyosiy-

huquqiy atama sifatida qo‘llanganini tasdiqlovchi ko‘plab misollar mavjud. Ana 

shularga tayanib, “Qutadg‘u bilig”ni hozirgi o‘zbekchaga “Baxt keltiruvchi bilim” 

talqini bilan bir qatorda “Kuch-qudratga, siyosiy salohiyatga, ozodlikka, shonu 

shavkatga yetaklovchi kitob” anglamida izohlash muallifning asarni yozishdan 

ko‘zlagan maqsadiga uyg‘un keladi. Chunki “Qutadg‘u bilig”ning muqaddimasida 

shunday yozilgan: “Bu kitap qayu padšahqa ya qayu iqlimqa tegdi ersä, ğayat 

uzluqïndïn, nihayatïdïn nečä körklüglükindin ul ellärniŋ hukamalarï, alimlarï 

qabul qïlïp, tekmä biri bir türlüg at laqab berdilär; Činlïğlar “Adabu-l-muluk” at 

berdilär, Mačïn malikïnïŋ nadimlarï “Ayinul mamlakat” atadïlar, Mašrïqlïğlar 

“Ziynatul umara” tep aydïlar. Eranlïğlar “Šahnamai türki” tedilär, ba’zilar ma 

“Pandnamai muluk” temišlär, Turanlïğlar “Qutadğu bilig” teb aymïšlar [9]. 

«Qutadg‘u bilig»ning nasriy muqaddimasida turkiy tilda bu kitobdan 

yaxshiroq asar yo‘qligi, Sharq ellarida u turli nomlar bilan dovrug‘ qozongani 

qayd qilinadi. 

O‘sha bitilganlarning mazmuni shunday: «Chinu Mochin olimlarining bari 

ittifoq bo‘ldilarkim, Mashriq viloyatida, butun Turkiston ellarida Bug‘raxan 

tilincha, turk lug‘aticha hech kimsa ushbu kitobdan yaxshiroq tasnif qilgan emas. 

Bu kitob qaysi podshohliqqa, qay bir iqlimg‘a yetgan bo‘lsa, g‘oyat 

yaxshilig‘idan, nihoyatda ortiq jozibaliligidan o‘sha ellarning donishmandlari, 

olimlari qabul qilib, har biri bir turli ot-laqab qo‘ydilar: chinliklar «Adabu-l-

muluk» («Hukmdorlar odobi») nom berdilar; Mochin podshohining xizmatkorlari 

«Ayinu-l-mamlakat» («Mamlakatning ko‘zi») atadilar; mashriqliklar «Ziynatu-l-

umara» («Olimlar ziynati») deb aytdilar; eronliklar «Shahnama-yi turkiy» 

(«Turkiy Shohnoma») dedilar, ba’zilari esa «Pandnama-yi muluk» («Podshohlar 

pandnomasi») demishlar; turonliklar «Qutadg‘u bilig» («Qut berguchi bilim») deb 

aytmishlar». 

Ushbu ma’lumotlar o‘tmishda asar boshqa hukmdorlarning davlat 

boshqaruvidagi qo‘llanmasiga ham aylanganligini, uning qo‘lyozmalari keng 

tarqalganligiga dalil bo‘la oladi. Kitobning turli nomlar bilan atalgani to‘g‘risidagi 

ma’lumotlarga tayanib ayta olamizki, «Qutadg‘u bilig» o‘rta asrlarda turkiy 

dunyodagina emas, butun sharq hukmdorlari orasida taniqli edi. Asarning qo‘shni 

ellarda berilgan nomiga qarab ham u ko‘proq boshqaruv masalalariga e’tibor 

qaratilganligini ko‘rish mumkin. 

Umuman, “Qutadg‘u bilig” asarini turkiy tilda yaratilgan eng buyuk 

mafkuraviy asar sifatida baholash kerak. U ming yillar qa’riga ildiz otgan turkiy 

xalqlar dunyoqarishi va davlat boshqaruvi an’analarini islom mafkurasi bilan 

uyg‘un kesimda turkiy xalqlar uchun o‘z ildizidan uzilmagan va yangi davr islom 

dini mafkurasiga ters bo‘lmagan davlat boshqaruvi tizimini va turkiy qonunchilik 



2025  

 

 

63 

majmuasini yaratdi. U yaratgan qonunchilik tizimi bugunga qadar 

davlatchiligimiz boshqaruvida samarali qo‘llanib kelinmoqda. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
[1] Омонов Қ.Ш. Асар отида келган «қут» сўзи тўғрисида. // «Қутадғу билиг» – 

буюк маънавий мерос. Илмий конференция материаллари. Тошкент, 2010, 3- б. 

2] Юсуф Хос Ҳожиб. “Қутадғу билиг”. Транскрипция ва ҳозирги ўзбек тилига 

тавсиф. Нашрга тайёрловчи Қ.Каримов. Тошкент, 1971. 

[3] Biz burungi tadqiqotlarimizda xoqonlar unvonida kelgan “qut” so‘zi “baxt, iqbol” 

anglamida qo‘llangan degan ko‘z qarashda edik (Исҳоқов М., Содиқов Қ., Омонов Қ. 

Мангу битиглар. Тошкент, 2009. 94-б). Biroq, izlanishlar bu fikr ko‘pda asosli 

emasligini ko‘rsatmoqda. 

[4] Sodiqov Q. Turkiy til tarixi. Toshkent, 2009. 302-b. 

[5] XI–XV асрнинг туркий ёзувидаги ёдгорликлар. Тошкент, 1994. 112-б. 

[6] “Qut”ning “ozodlik, erkinlik” ma’nosida qo‘llanilishi Q.Sodiqov izlanishlarida 

chuqur o‘rganilgan. Содиқов Қ. Туркий ёзма ёдгорликлар тили: адабий тилнинг 

юзага келиши ва тикланиши. Тошкент, 2009, 131-б. 

[7] Юсуф Хос Ҳожиб. “Қутадғу билиг”. Транскрипция ва ҳозирги ўзбек тилига 

тавсиф. Нашрга тайёрловчи Қ.Каримов. Тошкент, 1971. 80-б. 

[8] Юсуф Хос Ҳожиб. Ўша асар. 78-б. 

[9] Юсуф Хос Ҳожиб. Ўша асар. 48-б. 

 
 

 

DÜNYA TARİHİ AÇISINDAN KARAHANLILAR`IN ÖNEMİ 

 

EKBER N. NECEF 

Ortaçağ Türk tarihi araştırmacısı 
 

Özet: Bu makale Karahanlılar Devleti’nin dünya tarihi açısından taşıdığı özgün 

önemini siyasal, toplumsal ve hukuki dönüşümler zaminida değerlendirmektedir. Yaklaşık 

dört asır boyunca Orta ve Merkezi Asya’da hüküm süren Karahanlılar, Türklerin kitlesel 

biçimde Müslüman kimlik kazanmasında belirleyici rol oynamış, aynı zamanda Türk-

İslam siyaset düşüncesinin şekillenmesine yön vermiştir. Makalede özellikle Yusuf Has 

Hâcib’in Kutadgu Bilig adlı eserinde ortaya çıkan siyasi akıl, iktidar tasavvuru, adalet 

anlayışı ve hukuki rasyonelliğin Karahanlı döneminde nasıl özgünleştiği tartışılmaktadır. 

Bununla birlikte Karahanlı devlet yapısının kut, iktidar, akıl, hukuk ve toplumsal düzen 

bağlamlarında İslam dünyasına sunduğu yeniliklerin Selçuklulardan başlayarak geniş 

Müslüman coğrafyayı etkilediği vurgulanmaktadır. Sonuç olarak Karahanlı siyaset ve 

hukuk düşüncesinin Müslüman dünya için oynadığı rolün, Batı dünyasında Roma siyaset 

ve hukuk sisteminin oynadığı rolle benzer ölçekte olduğu ileri sürülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Karahanlılar, Türk-İslam Siyaset Düşüncesi, Kutadgu Bilig, 

İktidar, Türk Hukuk Tarihi, Akıl, Müslümanlaşma, Siyasi Tarih, Orta Asya. 

Abstract: This article examines the unique significance of the Karakhanid State in 

world history within the framework of its political, social and legal transformations. 



2025  

 

 

64 

Reigning for nearly four centuries across Central and Inner Asia, the Karakhanids 

played a decisive role in the mass Islamization of the Turks and contributed substantially 

to the formation of the Turkic-Islamic political tradition. The study particularly focuses 

on the notions of political rationality, sovereignty, justice, and legal reasoning 

articulated in Yusuf Khass Hajib’s Kutadgu Bilig, demonstrating how these concepts 

gained new dimensions under the Karakhanids. It also highlights the far-reaching 

influence of Karakhanid political and legal concepts on the broader Islamic world, 

beginning with the Seljuks. Ultimately, the article argues that the role of Karakhanid 

political and legal thought in Islamic civilization is comparable to that of Roman political 

and legal heritage in Western intellectual history. 

Keywords: Karakhanids, Turkic-Islamic Political Thought, Kutadgu Bilig, 

Sovereignty, Legal Tradition, Reason, Islamization, Central Asian History, Political 

Theory. 

 

Yaklaşik 400 yillik yaşam süreci bulunan Karahanlilar Devleti Türk tarihi 

açisindan her anlamda belirleğici konumdadir. Bu belirleğicilik, özellikle 

Türklerin müslüman bir kimlik kazanmasinda anlaşilir durumdur. Önemli olan 

bunun dünya tarihi bakimindan kavranilmasi ve öneminin aydinlatilmasidir. 

Çağdaş tarih çalişmalari açisindan bir gücün dünya çapinda öneminin 

kavranilmasi, söz konusu gücün tarihi değiştirme olanaği sergilmesine bağlidir. 

Tarihi değiştirme anlayişi çağdaş tarihçiliğin, Hegel`in değimiyle bizzat felsefenin 

temel niteliğidir. Hegel için ancak o zaman tarih felsefi açidan bir özellik 

taşimakta ve dolayisiyla tarih bir bilim olmanin ötesinde düşünsel anlam 

taşimaktadir. Bu kapsamda Karahanlilar`a dünya tarihi açisindan özellikler 

kazandiran temel nitelikleri dikkate alarak bir değerlendirme yapmak 

durumundayiz. 

Karahanlilar, şimdiki Orta ve Merkezi Asya ile Doğu Türkistan`in önemli bir 

kismini kapsayan siyasi bir güç olarak 840-1212 yillari arasinda mevcut olmuştur. 

Bu dönem türklerin kitlesel halde müslümanlaşmasi, ayni zamanda Hilafet 

sinirlari dişinda bir Türk siyasi kimliyinin oluşumu bakimindan dikkat çekicidir. 

Bu özelliğiyle, Karahanlilar`in ilk müslüman-Türk devleti olduğu zikr 

edilmektedir. Dolayisiyla Karahanlilar bir tarafdan Eski Türk siyasi, diğer 

tarafdan İslami toplumsal-idari kimliğin parçasidir. Bu özellik, Karahanlilar`a 

sadece devlet ve hükümdarlık nitelikleri açisindan değil, ayni zamanda toplumsal 

ve hukuki ilişkileri bakiminda da önceki Türk devletlerinde farkli bir statius 

kazandirmiştir. Burada, dünya tarihi bakimindan üç türlü bir değişim söz 

konusudur. Bu değişim, o denli etkin ve belirleğicidir, ki yansimalari Selçuklu ve 

sonrasi tüm bir Müslüman coğrafyasini etkileğecek derinlikte olmuştur. Çağdaş 

tarihçilik açisindan Karahanlilar`in dünya tarihi bakimindan önemini öne çikaran 

işte bu değişimlerdir. 

 

DEĞİŞİM OLARAK DÜNYANIN TARİHİ OLGUSALLIĞI 



2025  

 

 

65 

Bilindiği gibi, gerek Hegel, gerekse de Marks`in tarih yorumlarini savunan 

kapitalist ve sosyalist tarihçilik tarihi insan ilişkilerinin devinimi olarak 

kavramaktadir. Düşünsel açidan tarih, dünyanin bu deviniminin kavranilmasinda 

olgusal niteliktedir. Bu olgusallik dünyanin değişimini, gelişimini ve insani 

ilişkilerin geçmişten geleceğe doğru ilerlemesini kaydetmektedir. 

Dünya kendi halinde olgusaldır ve bu özelliği bakimindan tarihsel olaraq hep 

haraket halindedir. Dünyanin kendi doğal hareketliliği, onun tarihsel 

hareketliliğiyle bütünleşmektedir. Bu hareketlilik insan varliğinin dünyaya 

egemen olmasinda ona tarihsel bir anlam ve önem biçimektedir. İnsan ağlinin 

egemenliği, ancaq tarihsel olduğu düşünüldüğü zaman kavranilandir. Bu ön koşul, 

bizzatihi insani tarihsel olarak hep öne doğru yönlendirmektedir. Dolayisiyla 

insanin kendisini tarihsel olduğunu düşündüğü ölçekte dünyasal olduğu 

anlaşilandir. 1  Ancak bu, XVIII.Yüzyilda Bati düşüncesinde sonlu dünya 

anlayişinin öne çikmasi ile anlaşilan bir tarih ve ayni zamanda dünya yorumudur 

ve dolayisiyla denilebilir ki Karahanlilar`in egemen olduğu dönem açisindan, 

genelde İslam düşüncesi bakimindan pek bir anlam ifade etmemektedir. Felsefi 

açidan bu böledir ve dolayisiyla bu haliyle tartişmağa pek açik değildir. 

Öte yandan, dünyanin değişim halinde olduğu müslüman zihniyyeti açisindan 

da kavranilir bir durudmdur ve hatta İbn Haldun`un tarih yorumunda da tarihsel 

ilişumun değişim halinde olduğu belirtilmiştir. Nitekim, Karahanlilar`in da içinde 

bulunduğu Müslüman teolojisi açisindan sabit, ancak değişim söz konusu 

olduğunda vurğulanir bir özelliktir. Yani, konuyu metafizik tarih alanina 

taşidiğimiz zaman dünyanin değişim halindeki konumu onun tarihi niteliğini 

aydinlatmaktadir. O halde, kendi gelenekselliği içinde Karahanlilar`in varliği bir 

reaksiyon olarak tarihin sahnesine çikmaktadir ve bizzati bu Krahanli toplumu 

açisindan da kavranilan bir durumdur. 

İKTİDAR ANLAYIŞININ DEĞİŞİMİ 

Karhanli Devleti`ninde siyasi hakimiyetin güç donanimi ve iktidar kudreti 

bakimindan ilahi olduğu vurğulanmaktadir. Nitekim, Karhanli hükümdarlari 

önceki Türk hükümdarlari gibi kendi yönetimlerinin ilahi saadete olgusuna bağli 

bulunduğuna inanyordular. Adina Yusuf Has-Hacib tarafindan bizzat kut denilen 

bu iktidarin Tanri idaresine bağimli durumu, Türk hükümdarlarina kendilerini 

“”göğün yeryüzündeki temsilcileri” olarak görmek hakkini tanimiştir.2 

Siyasi iktidarin ilahi bir gücün temsili olarak insani ilişkilerdeki önceliği, onun 

belirleğici olduğu kadar, hukuki niteliğini de sergilemekteydi. Kavramsal anlamda 

kut üzerinden tartişilacaksa kuşkusuz bu böyleydi; ayni zamanda da değildi. 

Nitekim, bu dönemde kut anlayişinin Karahanlilar`da değişime uğradiğini 

görmekteğiz. Bu değişimi Yusuf Has Hacib`in ayni isimli eseri de (Kutatgu-bilig) 

 
1 Marcuse Herbert, Us ve Devrim (Hegel ve Toplumbilimin Doğuşu), Çeviren Aziz Yardimli, 

İstanbul: İdea,1989, s. 180 ve d. 
2 Genç Reşat, Karahanli Devlet Teşkilati, Ankara: TTK, 2002, s. 33 ve d. 



2025  

 

 

66 

tanimlamaktadir. Yusuf Has Hacib, kutu bizzat devlet olarak vurğulamktadir. Kut, 

artik salt anlamda hükümdarin kendi varliğinin her türlü siyaset üstü konumlanişi 

değil, devletin tanrısal niteliğidir.1 

Kut olarak devletin daha bütünselleşmiş halinin ortaya çikartilmasi, Türk 

iktidar anlayişinin İslami bir boyut geçirdiğinden haber vermektedir. Kut bir türlü 

kişisellik değil, tamlık halidir. İktidar hakkinin tepeden tabana doğru bu yayilmasi, 

onun salt bir tanrisal güç olmakla birlikte, hukuki niteliğini de öne çikartmaktadir. 

Yusuf Has Hacib bu güce iki yeni anlam da yüklemektedir: akıl (uş/us) ve gönül. 

Bu iki anlam, “münasip tavir ve hareket”le özdeşleşmektedir.2 

İktidarin akılsallığı İslam siyaset düşüncesinde pek vuruğulanmayan bir 

niteliktir ve bu anlamda Yusuf Has Hacib tarafindan siyasi hakimiyetin doğasına 

ilişkin ortaya attiği bir yeniliktir. Örneğin Maverdi`nin hükümdarin özellikleri 

hakkinda yaptiği 10 nitelik arasinda akıl bulunmamaktadir. Maverdi`ye göre 

halife olacak bir kimsede 10 temel vazife aranmalidir: 

- İlm: bu nitelik dinin korunmasi anlamina gelmektedir; 

- Adalet: bu doğru düşüncenin kendisini gösterdiği ahlaki özelliktir; 

- Kifaye: bu mülk (toprak) ve insan (toplum) varliğinin savunulmasinin 

önkoşuludur; 

- Tebaa hakki: toplumun hak ve hukuklarinin savunulmasi; 

- Cihad: iktidarin askeri niteliklerinin ilahi doğrultularda yansimasidir; 

- Cizye: Bir önceki niteliğin sonucu olarak belirli bir mükellefiyet 

talebidir; 

- Zekat: iktidarin adil paylaşimini segileğen maddi unsurdur; 

- Sadakat: bürokratik nizamin ölçüsüdür; 

- Liyakat: Ehil kimseelrin yetkiyle donatilmasidir; 

- Denetim: Toplumun yönetiminin dine vacibata uyğunluğunun 

ölçüsüdür.3 

X-XI. Yüzyillarda yaşamiş Ebu el-Hasan Ali ibn Muhammed ibn Habib el-

Maverdi şafii mezhebi hukukçusu olmanin dişinda, ilk müslüman siyaset 

teorisyenidir. Siyaset`in İslam dini açisindan konumu epey geç dönemde (IX. 

Yüzyildan itibaren) müslüman bilginleri arasinda tartişma konusu yapilmiştir. Bu 

durum, siyaset anlayişinin müslümanlar tarafindan genel anlamda hilafetle birlikte 

düşündüklerini, iktidarin topraksal (mülk) niteliklerinden daha ziyade karakterik 

niteliklerini dikkate aldiklarini göstermektedir. Dolayisiyile spz konusu olan 

gücün doğasi değil, güç pratikleri öncelik taşimiştir. Maverdi gücün hukukiliğini 

ilm`le tanimlamak gereği duymuş, belli ki ilm hiyerarşik bir içerikte kavramiştir. 

Söz konusu bu hiyerarşik içerik bilginin ilahi doğasindan kaynaklaniyordu. 

 
1 Yusuf Has-Hacib, Kutatgu-bilig, Reşit Rahmeti Arat, Ankara: TTK, 1994, 730-750 beytler (ay-

Toldi`nin Hükümdara Cevabi). 
2 Yusuf Has Hacib, Kutadgu-bilig, beyt 1933-1934, 1978. 
3 Rosenthal Erwin I.J, Ortaçağ`da İslam Siyaset Düşüncesi, Türkçesi Ali Çaksu, İstanbul: İz, 1996, 

s. 53-54. 



2025  

 

 

67 

Maverdi`ye göre “Allah insanlara (el-umma) bir lider (peygamber) gönderdi. 

Onun araciliğiyla hilafet meydana getirdi. Onun kanaliyla da din birliğini (al-

milla) korudur ve yönetimi (al-siyasa) ona birakti”.1 

Maverdi`nin “yönetim sanati” dediği sistemde ilm dişinda diğer özelliklerin 

tamami “tavir ve hareket”le bağlantilidir ve birer ölçü niteliği taşimaktadir. Onun, 

ilmi peygamberden gelen bir bilgi devamliliği olarak gördüğü ve bunu belli bir 

öğretiye sabitlediği anlaşilmaktadir. Yani söz konusu olan ilmin neliği değil, onun 

olgusalliğidir. Maverdi`nin bu konuda korumacı davrandiği ve siyasal alanda 

geleneksel yönetim ilminin devamliliğini önemsediği anlaşilmaktadir. 

Selçuklu dönemi siyaset teorisyeni olarak öne çikan Gazzali de belirli ölçüde 

Maverdi`nin sunduğu nitelikleri doğrular, ama korumaci değil eşitleğici tavir 

sergiler. XI-XII. Yüzyillarda yaşamiş ünlü bilgin Ebu Hamid Gazzali`ye göre “din 

ve devlet ikiz kardeştir”. Bu açiklamayla Gazzali hilafet hakki ile sultanlik 

haklarini eşitlemek istemiş, Abbasi halifesi karşisinda Selçuklu sultanlarinin 

yönetimine meşruluk kazandirmak istemiştir. Gazzali`nin hamisi konumunda 

bulunan Selçuklu döneminin ünlü veziri Nizamülmülk (1018-1092) kendisiyle 

özdeşleşen unvanindan da anlaşildiği gibi “nizamlayici” bir bakiş sergilemektedir. 

Öte yandan Nizamülmülk ünlü yapiti “Siyasetname”den de anlaşildiği gibi, bir 

siyaset bilgisinin temellerinden ziyade iktidar etiği üzerine yoğunlaşmiştir.2 

Yapilan bu yorumlari dikkate aldiğimizda Yusuf Has Hacibin iktidari “akil ve 

gönül” üzerine inşa etmesi Karahanli siyasi kimliğinin orijinalliğini 

sergilemektedir. O halde burada sorulmasi gereken öncelikli sorusu siyasal 

kimliğin akılsallığının ne olduğudur? 

 

AKILIN SİYASALLIĞI 

Yusuf Has Hacib siyaseti dört temel üzerine inşa etmektedir: 

- adalet 

- dövlet 

- akil 

- kanaat3 

Yusuf Has Hacib siyaset pratiği bakimindan tüm bu soyut tanimlara birer 

somut karakter biçmiştir: 

- adalet-Kün Togdi 

- devlet-Ay Togdi 

- akil-Ögdulmiş 

- kanaat-Odgurmiş 

Söz konusu bu dört karater ayni zamanda devlette birer mevkii ifade ediyordu: 

 
1  Black Antony, Siyasal İslam Düşüncesi Tarihi (Peygamberden Bugüne), Türkçesi Sevda 

Çalişkan, Hamit Çalişkan, Ankara: Dost, 2010, s. 136 
2 Black, Siyasal İslam Düşüncesi, s. 148-172. 
3 Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, Yayina Hazirlayan Çetin Şan, Serap Tuba Yurteser, İstanbul: 

Kabalci, 2009, s. 70-71 



2025  

 

 

68 

- Kün Togdi olarak adalet hükümdari 

- Ay Togdi olarak devlet veziri 

- Ögdulmiş olarak akıl vezirin oğlunu 

- Odgurmiş olarak kanaat ise vezirin kardeşini tanimliyordu. 

 

Birisi me`adil ol könillik öze 

Ikinci bu devlet kut ikbal tüze 

Üçüncü hired ol ulugluk bile 

Törtünçi kana`at ve afiyet bile.1 

 

Yusuf Has Hacib yapitinda çok ilginç bir siralama izlemiştir. Kitabin ilk beş 

kismi Allah, peyğamber, dört halife, Karahanli hükümdari ve kosmoloji yapinin 

tarifini içermektedir. Hemen peşinden insani kimliğini akıl üzerinden 

açiklamaktadir.2 İginçtir, Yusuf Has Hacib tüm bir siyasi yapini dört temelinden 

üçünü vezirle bağlanti içinde açiklamiştir.  

 

Karahanli siyaset sistemi 

 

Hükümdar 

Vezir 

Vezirin oğlu 

Vezirin kardeşi 

 

Bu siyasal yapida akil (ukuş) vezirin oğlunu timsalinde orta yaş (olgun) 

haddinde gösterilmiştir. Kitabin Ogdulmiş`la ilgili kisminda akil bir tür obraz 

halinde ortaya konulmakta ve soyut, somur, bedensel, karakterik, psikolojik 

olarak tanimlanmaktadir: 

 

Aklin özellikleri 

 

Ukuş 

(Akil) 

1.mahiyet 

2.ad 

3.sifat 

4.görüntüsü 

5.karakter 

6.hareket 

7.yaş 

8.derece 

9.fiziki görkemi 

10.qidasi 

Bu tablo adeta bir akıl haritasidır. Söz konu bu harita üç yönlü bir yapida 

sunulmaktadir: 

 
1 Ayni eser, beyt 65-66, s. 80-81. 
2 Ayni eser, beyt 148-161, s. 115-117. 



2025  

 

 

69 

 

Akil haritasi 

 

Akil 

1.Dil 

2.Söz 

3.Yazi 

 

Bu sunum Karhanlilar`dan XX. Yüzyilin başlarina kadar tüm Türk 

devletlerinde hükümdar fermanlarinin yapisini sergilemektedir.  

Özbek araştirmaci Qosimjon Sodiqov konuya ilişkin bir çalişmasinda dili “söz 

ve yazi” olarak tasnif ederken, Yusuf Has Hacib`in sunumu doğrultusunda sözü 

“açmak” (konuşma), yazini (biti) “tamamlamak” (karar) olarak tarif eder.1 Bu 

yapi siyasal anlam kazanmaktadir. Dolayisiyla akil iktidar-devlet (hükümdar-

vezir) ilişkisini kapsayici nitelikte tanimlanmakta ve yönetim anlayişinin özünü 

içermektedir. Nitekim kanaat da bir tür akil pratiği olarak sunulmaktadir. 

Tüm bunlar ne anlama gelemktedir? 

Bu, bilgimiz kadariyla, metafizik düşünce kapsaminda devletin 

akilsallaştirilmasinin ilk ve tek örneğidir. Akil devlete hukuki bir anlam 

kazandirmakta, iktidarin varliğini tanrisal belirsizlikten söylemin alanina 

çekmektedir. Devlet akliyla beraber devlettir ve devlet kendi dönüşümünü akılsal 

anlamda gerçekleştirmektedir. Aklin dişinda devletin varliği düşünülemez ve bu 

siyasi düşüncenin iki belirleğici (yönetim akli ve yönetim pratiği) niteliğidir. 

Devlet aklı oalrak siyasi akil tam oalrak var olduğu sanilan bir devlette yegane 

gerekçe olarak gözükmektedir. Avrupa düşüncesinde aklin siyasalliği ancak 

XVII-XVIII. Yüzyillarda anlaşilmağa başlandiğini dikkate aldiğimizda Karahanli 

siyaset düşüncesi inkilabi bir nitelik arz etmektedir. 

Aklin siyasalliği bir siyasi akil değildir. Akil burada zamansal bir nitelik 

sergiler. O, canlıdır, ayni zamanda “burda ve şimdi”, yani kendi kendisinin ölçüsü 

olarak diyalektik bir içerikte tanimalanmaktadir. 

Yusuf Has Hacib`in “diyalektiğinde”, özellikle de hükümdar ile Ogdulmiş`in 

karşilikli konuşmasinda bir tür olumsuzluk kendisini göstermektedir. Hükükmdar 

ne kendisinin, ne de vezir babasinin katkisi olmadan Ogdulmiş`in “nasil fazilet 

sahibi olduğunu” sorgularken, siyasi bir varlik gibi kendisini akil karşisinda 

olumsuzlaştirmaktadir. Bu oldukça önemli bir husustur. Yusuf Has Hacibin 

satirlarini okurken bir anlamdan sonra devletin kendisinin akilsal bir yapi haline 

geldiği düşünülmektedir. Nitekim, konuya ilişkin hükükmdarin bir sorusunu 

yanitlarken Ogdulmiş tanrısal bilginin sadece hükümdara özgü olmadiğini ve 

kendisi gibi tüm insanlarin hakki olduğunu açikca vurgulamktadir. Devletin 

doğasi akıl olarak kendini akilsal bir oluşum içinde kaybetmesi IX-XII. 

Yüzyillarin Karahanli dünyasinda insan faktörünün ne denli büyük bir değişim 

 
1 Sodiqov Qosimjon, Qoraxoniylar davri turkiy yozma yodgorliklari tili, Toshkent: Akademnaşhr, 

2025, s. 82-96. 



2025  

 

 

70 

geçirdiğini söylemeğe olanak tanimaktadir. Kuşkusuz bu modern anlamda bir 

insan değil, metafiziksel düşünce kapsaminda insanin kazandiği en ideal anlamdir. 

Bu anlamda karşimiza ikinci bir soru daha çikmaktadir: söz konusu bu 

oluşuma gerekçe neydi? 

Karahanli sinirlari içinde yer alan bugünkü Özbekistan coğrafyasini 

incelediğimizde ilginç bir manzarayla karşilaşiyoruz. Özbekistan coğrafyasinda 

her türlü coğrafi yapilanmalarin birer parçasi bulunmaktadir: çöl, bozkir, dağ, 

orman, deniz, sahra ve d. Böyle birbirinin içine geçmiş coğrafyada yaşamsalliğin 

olanakli hale gelmesinde tek tip bir yaşam anlayişini sürdürülmesi düşünülemez. 

Dolayisiyla doğal ortam insanlardan daha pratik ve akilsal etkinlik talep 

etmektedir. Karahanlilar`in (Yusuf Has Hasib timsalinde) bunu iyi gözlemlediği 

gözükmektedir. 

 

HUKUKİ DEĞİŞİM 

İktidarin yapisinin değişimi onun hukuksal olarak değişimini sergiler. 

Hukuksal yapi, ayni zamanda Karahanli dövletinin yazinsal konumu 

oluşturmaktadir. Yusuf Has Hacibin kutadgu bilig dediği şey aslinda “mutluluğun 

hukuksal varliği”dir.  

Karahanlilar içinde buldunuklari siyasi-toplumsal ve dinsel yapi dolayisiyla 

töre ve şeriat hukukunun birlikte kullanildiği bir devlet nizamina sahiptiler. Siyasi 

alani töre nizamlarken, toplumsal, ticari ve aile nizamina şerii hukuk hükm 

ediyordu. Burada hukukun bir dengeleyici oluşu söz konusudur. Artik burada 

karşimizda mutlak anlamda bir hükümdar söz konusu olamaz. Dolayisiyla güç 

olarak hükümdari vezir dengelemektedir. Bu anlamda devlet gücü olan kutun 

toplumsal alana çekilmesi, toplumsal mutluluğun öne çikarilmasi gerekmetedir. 

Geniş anlamda değerlendirildiğinde gerek Kutadgu bilig, gerekse Atabetül-

hakayık eserleri hukuk metinleridir.1 Diğer tarafdan bu dönemde Kerhi (öl.952), 

Debusi (öl.1039), Pezdevi (ölş1089) ve özellikle de Serahsi (öl. 1097) gibi büyük 

fikh alimleri yetişmiştir. Bu alimlerin önemli özelliği hukukta içtihat anlayişini 

savunmalaridir. Bu da, Karahanlilarin İslam dünyasi açisindan oluşturduğu söz 

konusu akilsal alana taninan serbestlikten kaynaklaniyordu. Bu alimlerin eserleri 

günümüzde dahi Hanefi mezhebinin temel hukuk kitaplari arasinda zikr 

olunurlar.2 

Söz konusu bu ağir fihki metinlerle kiyasalndiğinda Kutadgu bilig ve 

Atabetül-hakayik daha sadece ve türkce insanlara hukuki, ahlaki ve terbiyevi 

bilgiler sunmaktadir. Örneğin Edib Ahmed Yükneki`nin “Atabetül-hakayik”inda 

 
1 Şahin Özger, Siyasetnamelere Göre Karahanlilar ve Gazneliler Devletlerinde Hukuk Anlayişinin 

Temelleri, Haci Bayram Veli Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2019, s. 64. 
2 Uslu Rifat, “Karahanlilar Dönemi İslam Hukukçulrindan Şemsül-Eimme es-Serahsi”, Manisa 

Sosyal Araştirmaalr Dergisi, 2016, cilt 6, sayi 2, s. 157-169. 



2025  

 

 

71 

peygamberin bakiş bucağindan bir dünya tasavvuru sunulmaktadir.1 Söz konusu 

bu eserlerde güçlü bir hukuk anlayişi bulunmaktadir. Ö.Şahin bununla ilgili 

önemli bir husus tespit ettiğini belirtmektedir: “Hukukun üstünlüğü gibi bir 

kavramin daha dünyanin hiçbir yerinde ortaya çikmadiği ir dönemde Yusuf Has 

Hacib kanunu beylikten ve iktidardan çok daha üstün tutmasi, başta Karahanlilar 

olmakla Türk devlet anlayişinda kanun ve töre gibi kavramlara ne kadar önem 

addedildiğini göstermektedir”.2 

Ceza, hükm, hiddet, şiddet, herhangi bir günah ve kusur halinda Yusuf Has 

Hacib gerekli hukuki işlemde akla öncelik taninmasini vurğulamktadir. 

 

Akıl, bu manayı kastederek, böyle bir hadise hakkında ne der, dinle (Kutadgu 

bilig, beyt 640) 

 

Bazi beytlerinde Yusuf Has Hacib oldukça pritik fikirler seslendirmiştir. 

Örneğin eserinin bir yerinde “hukuk ile parasal yaşami” eşitlemiştir. Toplum 

yaşaminin sürdürülmesinde birinin varliğini ötekiyle eşit gören bu yorum 

günümüzün toplumsal hayati ile özdeşleşmektedir. 

 

Memleketin direği, temeli sağlamlığı, esası ve köke iki şete bağlıdır 

Bunlardan biri halkın hakkı olan kanun, diğeri de hizmette bulunanlara 

dağıtılan gümüştür 

(Kutadgu bilig, beyt 2132-2133). 

 

Sonuç 

Karahanli devlet yapisinda gözmlemlediğimiz gerek siyasal, gerekse hukuksal 

değişimler tüm bir Müslüman toplumlari açisindan hayati önem taşimaktadir. Bu 

değişimleri sosyal, kültürel, özellikle de dinsel alanda da izlemek olasidir. Ancak 

altini özellikle çizdiğimiz bu iki hususu dikkate aldiğimizda Karahanli siyaset ve 

hukuk anlayişinin genel anlamda Müslüman dünyasindaki varliğini Roma siyaset 

ve hukuk sisteminin Bati düşüncesindeki roluyla kiyaslamak mümkündür.  

 

Kaynakça 
1. Black Antony, Siyasal İslam Düşüncesi Tarihi (Peygamberden Bugüne), 

Türkçesi Sevda Çalişkan, Hamit Çalişkan, Ankara: Dost, 2010 

2. Edib Ahmed Yükneki, Atabetü`l-hakayık, Hazirlayan Ayşegül Çakan, İstanbul 

Türkiye İş Bankasi, 2022 (2. Bsk.). 

3. Genç Reşat, Karahanlı Devlet Teşkilatı, Ankara: TTK, 2002 

4. Marcuse Herbert, Us ve Devrim (Hegel ve Toplumbilimin Doğuşu), Çeviren 

Aziz Yardimli, İstanbul: İdea,1989 

 
1  Edib Ahmed Yükneki, Atabetü`l-hakayik, Hazirlayan Ayşegül Çakan, İstanbul Türkiye İş 

Bankasi, 2022 (2. Bsk.). 
2 Şahin, Siyasetnamelere Göre Karahanlilar ve Gazneliler Devletlerinde Hukuk, s. 66. 



2025  

 

 

72 

5. Rosenthal Erwin I.J, Ortaçağ`da İslam Siyaset Düşüncesi, Türkçesi Ali Çaksu, 

İstanbul: İz, 1996 

6. Sodiqov Qosimjon, Qoraxonıylar davri turkiy yozma yodgorlıkları tılı, 

Toshkent: Akademnaşhr, 2025 

7. Şahin Özger, Siyasetnamelere Göre Karahanlılar ve Gazneliler Devletlerinde 

Hukuk Anlayışının Temelleri, Haci Bayram Veli Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, Ankara 

2019 

8. Uslu Rifat, “Karahanlılar Dönemi İslam Hukukçulrından Şemsül-Eimme es-

Serahsi”, Manisa Sosyal Araştirmaalr Dergisi, 2016, cilt 6, sayi 2, s. 157-169. 

9. Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, Yayina Hazirlayan Çetin Şan, Serap Tuba 

Yurteser, İstanbul: Kabalci, 2009 

10. Yusuf Has-Hacib, Kutatgu-bilig, Reşit Rahmeti Arat, Ankara: TTK, 1994. 

 
 

 

QORAXONIYLAR TARIXI BO‘YICHA YANGI MA’LUMOTLAR: 

DOD-BEK BITIGI, “NASABNOMA”LAR 

 

G‘AYBULLA BOBOYOROV 

O‘zR FA Milliy arxeologiya markazi bosh ilmiy xodimi,  

tarix fanlari doktori, professor  

 
Annotatsiya: Ushbu maqolada turkiy el-uluslar davlatchiligining yuqori bosqichi 

bo‘lgan Qoraxoniylar sulolasi (960-1212) o‘tmishini yoritishda o‘ziga xos o‘rin 

tutadigan yangi ma’lumot - bilgilar ko‘rib chiqiladi. Ulardan biri Qozog‘iston 

respublikasi Taroz (Jambul) shahrida joylashgan “Dovud-bek maqbarasi”dagi arabcha 

bitiklar bo‘lsa, ikkinchisi Toshkent va Turkiston viloyatlarida yashaydigan ijtimoiy 

qatlam vakillari – o‘zbek va qozoq xo‘jalar qo‘lida saqlanayotgan “Nasabnomalar”dir. 

Dovud-bek qabrtoshidagi yozuvlar ushbu yodgorlik 1262 yilda vafot etgan Qoraxoniy 

boshqaruvchilaridan biri Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Iqbol-xon Dod-bek 

Isfahsolor ibn Ilyas ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziyga tegishli ekanini 

ko‘rsatmoqda. Nasabnomalar esa Qo‘qon xonligi (1709-1876) boshqaruvi chog‘ida 

Toshkent, Turkiston va ushbu shaharlar tegralaridagi qishloqlarda yashagan xo‘jalarga 

berilgan shajara turidagi yozma manbalardir. Ushbu shajaralarda keltirilgan Qoraxoniy 

boshqaruvchilariga tegishli ma’lumotlar Dod-bek at-Taroziy shaxsi bilan bog‘liq ayrim 

masalalarga aniqlik kiritadi. Har ikkala turdagi yozma yodgorlik bilgilari Tarozda 

ko‘milgan Qoraxoniy boshqaruvchining oti Dovud-bek emas, Dod-bek ekanini 

ko‘rsatmoqda. Chamasi, Dod-bek XIII yuzyillikning ilk o‘n yilliklaridagi Chingizxon 

bosqini chog‘ida mo‘g‘ullarga bo‘ysunib, o‘zining ichki boshqaruvini saqlab qolgan 

Qoraxoniylar sulolasining Tarozdagi tarmog‘idan bo‘lgan. 

Ushbu bilgilarga tayanib, Taroz va uning tegralaridagi Qoraxoniylar boshqaruvi 

Chingiziylar boshqaruvi chog‘ida ham deyarli 50 yilcha saqlanib qolganini aytish 

mumkin.  

Kalit so‘zlar: Qoraxoniylar, Taroz, “Dovud-bek maqbarasi”, bitiktosh, Dod-bek, 

unvon, “Nasabnoma”, xo‘jalar, Toshkent, Turkiston. 



2025  

 

 

73 

 

Qoraxoniylar xoqonligi (960-1212) o‘tmishini yorituvchi yozma manbalar 

ko‘proq fors, qisman arab va turk tillarida yozilgan bo‘lib, keyingi yillarda ushbu 

xoqonlik o‘tmishiga tegishli bilgilar xitoy yilnomalaridagi bilgilar negizida 

yanada boyimoqda. Shuningdek, izlanuvchilar qoraxoniylar chog‘i madaniyatiga 

tegishli arxeologik topilmalar – turli bitiklar va tanga-pullarga tayanib, 

qoraxoniylar o‘tmishining shu choqqacha qorong‘u bo‘lib kelayotgan tomonlarini 

yoritmoqdalar. Ayniqsa, Samarqand tegralaridan topilayotgan qayroqtoshlar, 

Qirg‘izistondagi turli bitiklar - Burana yodgorligi tegralaridagi qabr yozuvlari 

qoraxoniylar bilan bog‘liq ko‘plab chigalliklarga aniqlik kiritdi. Bunday 

topilmalar sirasiga qoraxoniylarning so‘nggi boshqaruvchilari bilan to‘g‘ridan-

to‘g‘ri bog‘liq Taroz shahridagi Dod-bek yodgorligi va “Nasabnoma”larni kiritish 

mumkin. 

1. Dod-bek qabrtosh bitiklari. 

Taroz (Jambul) shahrining yerli turg‘unlari tomonidan “Davud-bek kasana” 

(Dovud-bek maqbarasi) deb ataladigan ushbu tarixiy yodgorlik shahar 

markazidagi bog‘ hududida joylashgan. Maqbara qadimda musulmon qabriston 

bo‘lgan joyda qurilgan, keyinchalik esa bu yer turli me’moriy inshootlarni o‘z 

ichiga olgan bog‘ maydoniga aylantirilgan. Pishiq g‘ishtdan qurilgan ushbu 

maqbara to‘rtburchak shaklda bo‘lib, uning ustki qismi gumbazsimon yo‘sinda 

ishlangan (qarang: 1- ilova). Maqbaraning ichida markaziy qismda oq rangli ikki 

qatlamdan tashkil topgan to‘rtburchak ko‘rinishdagi marmar qabr toshi saqlanib 

qolgan (qarang: 2- ilova). Har ikki qatlamining tashqi burchaklarida arab 

yozuvidagi so‘zlar o‘rin olgan. Ushbu yozuvni ilk bor atoqli sharqshunos V.V. 

Bartold o‘qigan va rus tiliga o‘girgan. Bartold o‘sha yillarda (1902–1903) Avliyo-

ota (hozirgi Jambul) uezdining boshlig‘i bo‘lgan, o‘zi ham sharqshunos va 

arxeolog o‘laroq tanilgan V.A. Kallaur tomonidan yuborilgan ushbu qabrtosh 

nusxasi negizida arabcha so‘zlarni quyidagicha o‘qigan: 

 
«Bu bog‘ buyuk hukmdor va aslnasab qo‘mondon, olim, odil, dovyurak, qilich 

va qalam egasi, saxiylik va jasurlik o‘chog‘i, haqiqat kuychisi, odamlarga yordam 

beruvchi, olimlarning qornini to‘ydiruvchi, kuchsizlarga kuch-quvvat beruvchi, 

haqiqat va dinning dovrug‘ini yoyuvchi, Islom va mo‘minlarning homiysi, 

xoqonlarning tanlagani, Yaratgan tomonidan tanlangan, jasorat va baxtlilik 

sifatlarining uyg‘un joyi, qo‘li ochiqlik va xayrsevarlik o‘chog‘i, Yaratgan 

buyrug‘i bo‘yicha olg‘a intilgan, Yaratgan ko‘rsatmalariga tayanilgan, zamonning 



2025  

 

 

74 

samarasi, ochiq ko‘ngillik va xayrsevarlik o‘chog‘i, jasur va yaxshi fazilatlar otasi 

Balig‘-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Iqbol-xon Davud-bek Isfahsolor ibn Ilyas-o‘g‘ulbek 

Shahanshohnikidir. «Allohning do‘stlarida qo‘rquv yo‘qdir, ular g‘am 

chekmaslardir» (Qur’on, 10:62). U 660 yil jumodiul-avval oyi juma kechasida 

vafot etdi (milodiy 1262 yil, 31 mart)1. 

 
Shu o‘rinda aytib o‘tish kerak, V.V.Bartoldning bu o‘qishi ko‘pchilik 

tomonidan qabul qilingan, shu bilan birgalikda, ayrim izlanuvchilar bu bitikdagi 

kishi otining o‘qilishi bilan bog‘liq birmuncha ajralib turuvchi qarashlarni o‘rtaga 

tashlagan edilar. Biroq izlanuvchilar tomonidan qabr egasining oti Dovud-bek deb 

o‘qilib kelavergani uchun yerli turg‘unlar ushbu yodgorlikni “Dovud-bek kasana” 

deb atay boshlaganlar. Bizning yaqin yillarda Taroz shahriga borib, qabrtosh 

yozuvlari bilan to‘g‘ridan-to‘g‘ri tanishib, ayrim so‘zlarni to‘g‘rilab o‘qishga 

intilishimiz so‘nggida ushbu yodgorlik egasi Dovud-bek emas, Dod-bek, uning 

unvon – atoqlari esa Bartold o‘qiganidek, Balig‘-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Iqbol-xon 

Davud-bek Isfahsolor ibn Ilyas-o‘g‘ulbek Shahanshoh emas, Qutlug‘-To‘ng‘a 

Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Iqbol-xon Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyas ... O‘g‘ul-bek ash-

shahid Dod-bek at-Taroziy ekani aniqlandi2. Kezi kelganda aytib o‘tish kerak, 

qabrtosh yozuvining arabchadagi so‘zlari V.V.Bartold tomonidan ruschaga to‘g‘ri 

o‘girilganiga urg‘u bergan holda, qabrtoshda o‘rin olgan turkcha so‘zlar 

quyidagicha tuzatib o‘qildi: 

«Bu bog‘ buyuk hukmdor va aslnasab qo‘mondon, olim, odil, dovyurak, qilich 

va qalam egasi, saxiylik va jasurlik o‘chog‘i, haqiqat kuychisi, odamlarga yordam 

beruvchi, olimlarning qornini to‘ydiruvchi, kuchsizlarga kuch-quvvat beruvchi, 

haqiqat va dinning dovrug‘ini yoyuvchi, Islom va mo‘minlarning homiysi, 

xoqonlarning tanlagani, Yaratgan tomonidan tanlangan, jasorat va baxtlilik 

sifatlarining uyg‘un joyi, qo‘li ochiqlik va xayrsevarlik o‘chog‘i, Yaratgan 

buyrug‘i bo‘yicha olg‘a intilgan, Yaratgan ko‘rsatmalariga tayanilgan, zamonning 

samarasi, ochiq ko‘ngillik va xayrsevarlik o‘chog‘i, jasur va yaxshi fazilatlar otasi 

Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Iqbol-xon Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyas ... 

O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziynikidir. «Allohning do‘stlarida qo‘rquv 

 
1 Бартольд В.В. О двух арабских надписях Аулие-ата / Сочинение. Том IV. Москва: Наука, 

1966. С. 307. 

2 Kidirali D., Babayar G. Taraz’da Bulunan Son Karahanli Hükümdarinin Birine Ait Mezar Aniti 

// Gazi Türkiyat, Bahar 2016/18. S. 23. 



2025  

 

 

75 

yo‘qdir, ular g‘am chekmaslardir» (Qur’on, 10:62). U 660 yil jumodiul-avval oyi 

juma kechasida vafot etdi (milodiy 1262 yil, 31 mart)1. 

Qabrtoshda tilga olingan kishi Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Iqbol-

xon Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyas ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy 

ekani aniqlanib, qabr egasi bilan bog‘liq atoq – unvonlar Qoraxoniy 

boshqaruvchilardan biri bo‘lgani ko‘rsatib tursa-da, uning vafot etgan yili 1262 yil 

ekani ayrim savol-so‘roqlarni keltirib chiqardi. Bilamizki, XIII yuzyillikning 20- 

yillarida Chingizxon va o‘g‘illari O‘rta Osiyoning bir qator o‘lka va shaharlari 

kabi Taroz shahrini ham qo‘lga kiritgan, shu yuzyillikning o‘rtalarida bu yerlar 

Chingiziylar saltanati imperiyasi qo‘l ostida, aniqrog‘i uning bir qismi bo‘lgan 

Chig‘atoy ulusi qaramog‘ida edi. Bu ulus qo‘l ostida Taroz bilan birga Amudaryo 

– Sirdaryo oralig‘i, Xorazmning bir bo‘lagi, Yettisuv, bugungi Janubiy-Sharqiy 

Qozog‘iston, Qirg‘iziston va Sharqiy Turkiston kabi ko‘proq shahar madaniyati 

keng tarqalgan o‘lkalar kirar edi. Bu yerlar Chingizxon tomonidan ikkinchi o‘g‘li 

Chig‘atoyga meros o‘laroq berilgan edi. 

Chig‘atoy Ili daryosi qirg‘og‘idagi Olmaliq shahri (hozirgi Olmati shahri 

kunchiqar tomonlari) yaqinida vafot etadi. Uning davlat boshqaruvi ishlarini 

boshlang‘ichda kelib chiqishi xorazmlik Mahmud Yalavoch amalga oshirgan. 

Keyinchalik esa uning o‘g‘li Mas’ud Bek (1240-yildan keyin) bu yumushni 

bajargan 2 . O‘sha kezlarda Chig‘atoy ulusi Xo‘jand shahridan boshqarilgan. 

Ushbu turkiy amaldorlar boshqaruvi chog‘ida mo‘g‘ul xonlari Turkiston 

o‘lkasining shahar madaniyati yetakchilik qilgan bo‘lagida emas, Yettisuvning 

kunchiqar tomonlaridagi yaylovlarda yashaganlar, o‘lkaning boshqaruv ishlariga 

ham to‘g‘ridan-to‘g‘ri aralashmaganlar. 

O‘rta Osiyoning shimoliy-sharqiy yerlaridagi Ili daryosi qirg‘og‘i va 

Jung‘oriya tekisligi kabi yaylov yerlarda ko‘chmanchi turmush yo‘sinini tanlagan 

Chig‘atoyning boshqa izdoshlari ham boshlang‘ichda ko‘p hollarda Turkistondagi 

shahar va viloyatlarning boshqaruvini ushbu xorazmlik noiblar qo‘l ostidagi yerli 

ma’muriyat qaramog‘ida qoldirgan edilar. Bu esa V.V. Bartold urg‘u berganidek, 

mo‘g‘ullar boshqaruvining ilk yillarida O‘rta Osiyoda, ayniqsa shahar madaniyati 

yetakchi bo‘lgan Buxoro, O‘tror, Toshkent, Xo‘jand, Farg‘ona, Ӯzgand markazli 

yerlar, shuningdek, Taroz va hatto Chig‘atoy ulusining ilk boshqaruv markaziga 

ancha yaqin bo‘lgan Olmaliq kabi shahar va o‘lkalarda yerli boshqaruvchilar – 

maliklar o‘z ma’muriy ish yuritishini saqlab qolib, o‘z tangalarini bostirgan edilar. 

Chamasi, o‘sha kezlarda Taroz viloyati ham mo‘g‘ullarga qarshi chiqmay, 

ularga bo‘ysungan yerli Qoraxoniylar sulolasi tomonidan boshqarilgan. Chunki 

mo‘g‘ullar bosqini chog‘ida, ya’ni XIII yuzyillik boshlarida Xorazmshoh 

Anushteginiylar bilan nayman turklarining yo‘lboshchisi Kuchlukxon o‘rtasidagi 

 
1 Бартольд В.В. О двух арабских надписях Аулие-ата / Сочинение. Том IV. Москва: Наука, 

1966. С. 307. 

2  Аль-Карши, Джамал. Ал-Мулхакат би-с-сурах. Введение, перевод персидского, 

комментарии, текст, факсимиле Ш.Х. Вохидова, Б.Б. Аминов. Алматы, 2005. С. 127-128. 



2025  

 

 

76 

to‘qnashuvlar chog‘ida anushteginiylar qo‘l ostida bo‘lib, O‘tror – Taroz 

oralig‘idagi yerlar bilan cheklangan qoraxoniy boshqaruvchilarining mo‘g‘ul 

bosqiniga qarshi kurashgani, yo bo‘lmasa, ularni qo‘llab-quvvatlagani to‘g‘risida 

yozma manbalarda bilgi – ma’lumotlar deyarli uchramaydi. 

Shu bilan birga, mo‘g‘ullarning ilk bosqinlari va ilk Chig‘atoylar boshqaruvi 

chog‘ida Qoraxoniylar sulolasi siyosiy kuch o‘laroq saqlanmagan bo‘lsa-da, 

ulardan ayrimlarining yerli aholi orasida ma’naviy ta’sirini saqlab qolgan 

ko‘rinadi. Chamasi, mo‘g‘ullarga qattiq qarshilik ko‘rsatmaganidan bo‘lsa kerak, 

Qoraxoniylarning Tarozdagi tarmog‘i o‘zining ichki boshqaruvini saqlab qolgan. 

Shuningdek, ilgari Turkiston o‘lkasidagi muhim iqtisodiy va madaniy 

markazlardan biri o‘laroq bilingan Taroz shahrining bu mavqei mo‘g‘ullar 

boshqaruvi chog‘ida ham saqlanib qolganini ko‘rsatadigan ayrim bilgilar yetib 

kelgan. O‘rnak keltiradigan bo‘lsak, Chig‘atoy bek - amirlaridan Bo‘ri tomonidan 

1230- yillardagi mo‘g‘ullarning G‘arbiy Yevropa yurishlari munosabati bilan 

tutqin qilingan bir necha oltin koni ishchilarining Tarozga keltirilgani va ularning 

bu yerda mo‘g‘ullar uchun qurol yasash bilan shug‘ullangani o‘sha kezlarga 

tegishli yozma manbalarda tilga olinadi1. 

Chamasi, “Dod-bek qabrtoshi” egasi – qoraxoniylarning so‘nggi 

boshqaruvchilaridan biri 1260- yillarning ilk yillarida Chig‘atoy ulusining bosh 

boshqaruvchilari bilan kelisha olmay qolgan va o‘ldirilgan. Qabrtoshda uning 

“ash-shahid” deb tilga olinishi buni ko‘rsatadi. Chig‘atoyxonning nabirasi Olg‘u 

XIII yuzyillikning 60- yillari boshida, o‘z ota-bobolaridan farqli o‘laroq Chig‘atoy 

ulusidagi boshqaruv tizginini to‘liq o‘z hukmronligi ostida to‘plashga urinib, shu 

yo‘sinda Chig‘atoy xonligining haqiqiy tamal toshini qo‘ygan edi. O‘sha yillarda 

mo‘g‘ullar noibi o‘laroq boshqaruv tizginini qo‘lida tutib turgan xorazmlik 

Mahmud Yalavochning o‘g‘li Mas’udbek va Sulaymonbekning qo‘llab-

quvvatlashi orqali Olg‘u bu ulus hududlariga Xorazm va Xurosonning bir qismini 

(Shimoliy Afg‘oniston)ni ham qo‘shib olgan, Buxoro va Samarqandga o‘z 

vakillarini yuborgan edi. 

Tarozdan kunchiqardagi birmuncha yaqin shaharlardan biri – Olmaliq 

mo‘g‘ullardan oldingi kezlarda Yettisuv o‘lkasidagi turk-islom madaniyatining 

o‘choqlaridan biri o‘laroq bilingan. Mo‘g‘ul bosqini chog‘ida esa bu yerning yerli 

boshqaruvchisi - qarluq yoki qoraxoniylar sulolasidan bo‘lib, “Tug‘rulxon” 

unvoni bilan tanilgan Buzarxon qarshilik ko‘rsatmasdan mo‘g‘ullarga 

bo‘ysungan. Shu yo‘sinda, XIII yuzyillikning 20-70 yillari oralig‘ida uning 

o‘g‘illari Olmaliq, Quz-Baliq (Bolasog‘un va tegrasi) hamda Koshg‘arda 

mo‘g‘ullar nomidan boshqaruvni yuritganlar2. 

 
1 Biran M. Rulers and City Life in Mongol Central Asia (1220-1270) // Turko-Mongol Rulers, 

Cities and City Life / Ed. by David Durand-Guédy / Brills Inner Asian Library. Ed. Michael R. 

Drompp, Devin DeWesse. S. 31. Leiden – Boston, 2013. P. 262–263. 

2  Аль-Карши, Джамал. Ал-Мулхакат би-с-сурах. Введение, перевод персидского, 

комментарии, текст, факсимиле Ш.Х. Вохидова, Б.Б. Аминов. С. 432, 468. 



2025  

 

 

77 

Mo‘g‘ullar o‘z yurishlarining ilk o‘nyilliklarida ko‘plab yerli sulolalarni 

ag‘darib, bir necha o‘nlab shaharlar va boshqa madaniyat o‘choqlarini yo‘qotish 

bilan birga, oradan ko‘p o‘tmay, egallab olgan yangi o‘lkalarda qurilish va tiklash 

ishlarini boshlaganliklari, yerli turg‘unlarning boshqaruv va diniy ishlarini esa 

ayrim sobiq boshqaruvchi sulolalarga yoki boshqa yerli noiblar qo‘liga 

topshirganliklari ko‘zga tashlanadi. Mo‘g‘ullar bunday yo‘lni tanlar ekan, ularga 

qarshi chiqmagan yoki o‘zlaridan oldin ushbu o‘lkalarni boshqargan yirik 

kuchlardan, ayniqsa, Xorazmshoh Anushteginiylardan qiyinchilik ko‘rgan 

sulolalarning boshqaruvda davom etishlariga ruxsat berganliklari kuzatiladi. 

Shunga o‘xshab, chingiziylardan birmuncha oldin O‘rta Osiyoda o‘z boshqaruvini 

o‘rnatgan qoraxitoy xonlari va naymanlar mintaqaning o‘troq markazlarini qo‘lga 

shunday yo‘l-yo‘riqni qo‘llab, yerli sulolalardan soliq olish va ularni noiblar 

orqali nazorat qilish bilan cheklangan edilar1. 

Endi, Dovud-bek maqbarasida ko‘milgan shaxsning kimligiga to‘xtalsak. 

Uning ismi va unvonlari quyidagi qismlardan iborat bo‘lganiga urg‘u berish 

kerak:  

1) sifat va atoq-unvonlari — Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon/Iqbol-xon; 

2) oti – Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-Bek; 

3) nisbasi – at-Taroziy. 

Shu o‘rinda aytib o‘tish kerak, bugungacha o‘rganilgan yozma manbalarda va 

ilmiy izlanishlarda Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-

Bek at-Taroziy oti to‘liq holda uchramaydi. Unga nisbatan ishlatilgan Qutlug‘-

To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon/Iqbol-xon o‘laroq qo‘llanilgan sifat va atoq-

unvonlar ham shu ko‘rinishda boshqa manbalarda shu ko‘rinishda tilga 

olinmagan. Biroq, Qutlug‘-To‘ng‘a, Ulug‘-Bilga, Ilik va shunga o‘xshash atoqli 

otlar Qoraxoniy boshqaruvchilarining laqabi va unvonlari o‘laroq yozma 

manbalarda va tanga-pullarda bot-bot uchrab turadi2.  

V.V. Bartoldning yozishicha, Tarozda ko‘milgan shaxs mo‘g‘ullarga, ya’ni 

Chingizxon saltanatiga qaram bo‘lgan, “Balig‘-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Iqbol-xon” 

unvonini olgan yerli hukmdor bo‘lib, shunga o‘xshash turkistonlik 

boshqaruvchilarning oti o‘sha kezlarga tegishli yozma manbalarda uchraydi. Unga 

ko‘ra, Jamol Qarshiyning «al-Mulhaqat bi-s-Surah» asarida ham shunga o‘xshash 

hukmdorlar oti Farg‘ona va Toshkent viloyatlari yerli boshqaruvchilari bilan 

bog‘liq o‘laroq tilga olingan3. Jamol Qarshiy asari bilan tanishib chiqilganda, 

Farg‘ona va Toshkent bilan bir necha hokimlari to‘g‘risida bilgilar borligi, biroq 

 
1 Бартольд В.В. Очерк истории Семиречья / Сочинение. Том II. Часть I. Москва: Наука, 

1963. С. 133–134. 

2  Кочнев Б. Нумизматическая история Караханидская каганата (991-1209). Часть 1. 

Источниковедческое исследования. Москва, 1960. С. 28–29. 

3 Бартольд В.В. О двух арабских надписях Аулие-ата / Сочинение. Том IV. Москва: Наука, 

1966. С. 307. 



2025  

 

 

78 

ularning birortasining oti yoki atoq-unvoni Taroz qabrtoshida o‘rin olgan 

hukmdorniki bilan o‘xshash emasligi anglashildi1. 

Bizningcha, Chig‘atoy ulusi boshqaruvi chog‘ida Taroz boshqaruvida bo‘lgan 

qoraxoniy hukmdorlaridan biri bo‘lganini quyidagicha dalillar ko‘rsatib turibdi: 

Birinchidan, Tarozda dafn etilgan ushbu shaxsning “Taroziy” nisbasi uning 

aynan tarozlik ekanini ko‘rsatadi. 

Ikkinchidan, Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon/Iqbol-xon Dod-Bek 

Isfahsolor oti ko‘pincha turkiy, qisman esa forsiy atoq-unvon va sifatlardan 

tashkil topgan bo‘lib, ular yuqorida tilga olingan arabcha ta’riflar bilan deyarli 

to‘liq uyg‘unlikka ega. 

Uchinchidan, Qo‘qon xonligi chog‘ida yozilgan, biroq qoraxoniylar chog‘i 

bilan to‘g‘ridan-to‘g‘ri bog‘liq voqealar keltirilgan “Nasabnomalar”da O‘tror va 

unga yaqin yerlardagi qoraxoniy boshqaruvchilar orasida “Dod-bek” degan 

hukmdor uchrashi, ularning kelib chiqishi qoraxoniylarning Tarozdagi tarmog‘iga 

borib taqalishidan kelib chiqilsa, Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana” 

qabrtoshining egasi kimligi masalasi yanada oydinlashadi. Toshkent va 

turkistonlik o‘zbek va qozoq xo‘jalar qo‘lida saqlanayotgan shajara turidagi 

o‘nlab “Nasabnomalar” Qoraxoniylar xoqonligi bilan bog‘liq ko‘plab bilgilarga 

egaligi bilan ajralib turadi2. 

Qabr bitigida داد بیک (Dod-bek) ko‘rinishida ikki kez - Dod-bek Isfahsolor ibn 

Ilyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy) deb uchraydigan ushbu 

boshqaruvchi otining  V.Bartold va boshqa izlanuvchilar tomonidan Dovud-bek 

yoki Davut-bek deb o‘qilishi arabcha yozuv bichimi (orfografiyasi)ga 

tayaniladigan bo‘lsa to‘g‘ri emasligi anglashiladi (qarang: 4- rasm, 3–5). 

Bilamizki, islom olamida keng tarqalgan somiycha kelib chiqishli Dovud oti har 

doim داود (Dāʾud) ko‘rinishida yoziladi3. 

Qadim va o‘rta asrlarda hukm surgan ko‘plab turkiy sulolalar boshqaruvida 

keng qo‘llanilgan va yalpi o‘laroq xoqon uchun ham ishlatilib, “amaldor” 

anglamini bergan “bek” yoki “beg” unvoni qo‘shib aytilgan “Dod” so‘zi bu davr 

yozma manbalarida unchalik ko‘p uchramaydi. Negizi forsiy bo‘lgan ushbu atama 

Dod-bek ko‘rinishida ilk bor Saljuqiylar va Xorazmshoh-Anushteginiylar (1077–

1231) chog‘ida uchraydi. O‘rnak keltiradigan bo‘lsak, Saljuqiylar sultoni 

Berkyaruq (1092–1104) tomonidan 1097 yili Xuroson boshqaruvchisi o‘laroq 

 
1  Аль-Карши, Джамал. Ал-Мулхакат би-с-сурах. Введение, перевод персидского, 

комментарии, текст, факсимиле Ш.Х. Вохидова, Б.Б. Аминов. С. 149, 151, 154. 

2 Насап-нама. 1-кiтап / Қазыналы оңтүстік. Мәтінді аударып, транскрипциялаған, тұпнұсқа 

мен асылмәтінді ұсынғандар А. Муминов, З. Жандарбек. Алматы: Нұрлы жол, 2013. 

3  Ал-Карши, Ж. Ал-Мулхакāт би-с-сурāх (Введение, перевод с арабско-персидского, 

комментарии, текст, факсимиле Ш.Х. Вохидова, Б.Б. Аминова), Алматы, 2005. С. 109, 169. 



2025  

 

 

79 

tayinlangan kishi Dod-bek Habashiy ibn Oltuntoq edi ismli turkiy 

qo‘mondonlardan biri edi1. 

Aslida Dod-bek oti Saljuqiylar va Xorazmshohlardan ham oldinroq turkiy 

boshqaruvchilar bilan bog‘liq uchrashini ko‘rsatadigan ayrim yozma bilgilarga 

egamiz. Bir qator izlanuvchilar tomonidan XII yuzyillikda, yo bo‘lmasa, shu 

yuzyillikning so‘nggi o‘nyilliklari – XIII yuzyillik boshlarida, boshqa 

izlanuvchilar tomonidan esa XIV yuzyillikda yashagan deb qaraladigan 

Qoraxoniylar chog‘i turk shoiri Adib Ahmad Yugnakiyning “Hibbat ul-haqoyiq» 

yoki «Atabat ul-haqoyiq» («Haqiqatlar armug‘oni») asarida kitobni “Buyuk amir 

Muhammad Dod Sipahsolor Bekka, turk va ajam o‘lkalari hukmdoriga 

bag‘ishlangani” to‘g‘risidagi bilgilar uchrashi bu qarashni kuchaytiradi 2 . 

Bizningcha, Ahmad Yugnakiy tilga olgan ushbu Dod Sipahsolor Bek Taroz 

qabrtoshidagi kabi Dod-bek Isfahsolor ko‘rinishida yozilgan bo‘lishi ham 

mumkin. Agar bu to‘g‘ri bo‘lsa, ushbu kishining “Dovud-bek maqbarasi”da 

ko‘milgan kishi bilan bog‘liqligi anchagina oydinlashadi. 

Shu o‘rinda aytib o‘tish kerak, qabrtoshda tilga olingan kishi hamda Ahmad 

Yugnakiy eslatib o‘tgan kishi kim bo‘lgani masalasiga birmuncha oydinlik kiritsa 

kerak degan umidda Ahmad Yugnakiy bilan bog‘liq ayrim tortishuvli masalalarga 

qisqacha to‘xtalib o‘tmoqchimiz. Yugnakiy tug‘ilib o‘sgan yer to‘g‘risida yozma 

manbalarda aniq bilgilar yo‘qligi, yo bo‘lmasa, bugungacha yetib kelgan qisqa 

bilgilarning bir-biriga mos kelmasligidan3 Ahmad Yugnakiyning tug‘ilgan yeri, 

tug‘ilgan va vafot etgan yillari to‘g‘risida aniq bir to‘xtamga kelinmagan4. Shu 

bilan birga, uning ismiga qo‘shilib keladigan Yugnakiy nisbasidan kelib chiqib, u 

tug‘ilgan Yugnak qishlog‘i Sirdaryoning o‘rta oqimidagi O‘tror viloyatida 

bo‘lgani ko‘zda tutiladigan bo‘lsa, ham Dod-bek Isfahsolor, ham Ahmad 

Yugnakiy bilan bog‘liq tortishuvli masalalarga aniqlik kiritish mumkin. Ya’ni, 

o‘sha kezlarda O‘rta Osiyoning uch hududi — Samarqand, Farg‘ona va O‘tror 

tegrasida Yugnak degan qishloqlar uchragan. Izlanuvchilar Ahmad Yugnakiy 

ushbu qishloqlardan qaysi birida tug‘ilgani bo‘yicha aniq bir to‘xtamga 

kelishmagan. Aytib o‘tish kerak, ko‘pchilik izlanuvchilar bir qator 

 
1 Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия / Бартольд В.В. Сочинения. 

Tом I. Москвa, 1963. С. 387; Ибн ал-Асир. ал-Камил фи-т-та’рих («Польний свод историй»), 

(Перевод с арабского языка, примечания и комментарии П.Г. Булгакова. Дополнения к 

переводу, примечаниям и комментариям, введение и указатели Ш.С. Камолиддина), 

Ташкент, 2006. С. 230–231. 

2 Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yükneki. Atebetü’l-Hakayik. İstanbul: Ateş Basimevi, 

1951. S. 7. 

3 Kelimbetov N. Türk Halklarinin Ortak Edebi Eserleri. İstanbul, 2010. S. 24; Аҳмад Югнакий / 

e-adabiyot.uz. 

4 Камолиддин Ш. К биографии Ахмада Йугнаки // O’zbekistonda ijtimoiy fanlar, № 1-2. 

Тошкент, с. 93-110 



2025  

 

 

80 

ko‘rsatkichlarga tayanib uning O‘trordagi Yugnak qishlog‘ida o‘sib-ulg‘ayganini 

ilgari suradilar1.   

Endi, Ahmad Yugnakiy asarining kimga bag‘ishlangani, chamasi, ushbu kitob 

qoraxoniylardan bo‘lgan hokim Muhammad Dod Sipahsolor Bekka 

bag‘ishlangani va “Dovut-bek maqbarasi”da ko‘milgan kishining oti Dod-bek 

Isfehsolor bo‘lgani, uning otasi yoki bobosining ismi ham Dod-Bek bo‘lgani 

masalasi ustida to‘xtalib o‘tsak. O‘tror va uning tegrasi bilan bog‘liq Qoraxoniylar 

nasabi to‘g‘risida so‘z yuritilgan, biroq Qo‘qon xonligi chog‘ida qog‘ozga 

tushirilgan «Nasabnoma»larda O‘tror boshqaruvida bo‘lgan qoraxoniy 

qo‘mondonlardani biri to‘g‘risida “Muhammad xonning laqabi Bilga xon edi, 

uning o‘g‘li Dod-bek xon” degan bilgilar uchraydi2. Bu bilgi ham yuqorida tilga 

olingan adib va Dod-Bek Isfehsolor bilan bog‘liq masalalarga birmuncha oydinlik 

kiritadi deb o‘ylaymiz.  

Shunday qilib, Adib Ahmad Yugnakiy yashagan kezlarda ayrim izlanuvchilar 

urg‘ulaganidek, Qoraxoniylar sulolasidan bo‘lgan va Dod-bek ismiga ega 

boshqaruvchilar O‘tror va uning tegrasini ish yuritganlar, Samarqand va 

Farg‘onada esa Qoraxoniylar sulolasining unvoni va ismlari boshqacharoq 

bo‘lgan tarmog‘i faoliyat ko‘rsatgan. Sipahsolor / Isfahsolor unvoni 

qoraxoniylarning O‘tror va Tarozdagi tarmog‘iga merosiy unvon bo‘lgani 

ehtimoli yuqori. Ushbu viloyatlarning joylashuv o‘rni bir-biriga birmuncha yaqin 

bo‘lib, yozma manbalarda bu yerlardagi qoraxoniy boshqaruvchilar o‘zaro yaqin 

qarindosh bo‘lgani aytib o‘tiladi. Demak, “Dovut-bek maqbarasi”ga ko‘milgan 

Dod-bek Isfahsolor yoki uning otasi/bobosi Dod-bek (to‘liq oti: O‘g‘ul-Bek ash-

shahid Dod-bek at-Taroziy), yo Ahmad Yugnakiy o‘z asarini bag‘ishlagan kishi 

Muhammad Dod Sipahsolor Bek bilan bir shaxs yoki uning yaqin qarindoshi 

bo‘lishi mumkin. Bizningcha, Tarozdagi Dod-bekning ulardan birinchisi bilan bir 

yoki qarindosh bo‘lgani mantiqan to‘g‘riroqdir. Chunki maqbarada ko‘milgan 

qoraxoniy boshqaruvchi bilan Ahmad Yugnakiy tilga olgan O‘tror boshqaruvchisi 

bir xil unvon — “isfahsolor” unvonini ega bo‘lishgan. Shuningdek, ular 

boshqaruvda bo‘lgan yillar bir-biriga yaqin yillarga to‘g‘ri keladi. 

Xulosa. Qoraxoniylar chog‘iga tegishli ikki xil bilgi aniqlangan. Ulardan biri 

– Adib Ahmad Yugnakiyning “Atabatul haqoyiq” asarida tilga olingan hukmdor 

Muhammad Dod Sipahsolor bek to‘g‘risidagi bilgi, ikkinchisi esa O‘tror va uning 

tegralariga tegishli «Nasabnoma»larda keltirilgan Qoraxoniylar sulolasidan 

bo‘lmish, laqabi «Bilga xon» bo‘lgan Muhammad xon va uning o‘g‘li Dod-Bek 

 
1 Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yükneki. Atebetü’l-Hakayik. İstanbul: Ateş Basimevi, 

1951. S. 5–6, 16–19; Uysal S. Yüknek’in Neresi Olduğu ve Edib Ahmed’in Mezâri Hakkinda // 

Turkish Studies International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or 

Turkic, S 2/4 Fall. s. 1197-1999. S. 1197–1199. 

2 Насап-нама. 1-кiтап / Қазыналы оңтүстік. Мәтінді аударып, транскрипциялаған, тұпнұсқа 

мен асылмәтінді ұсынғандар А. Муминов, З. Жандарбек. Алматы: Нұрлы жол, 2013. Б. 47, 

56, 100. 



2025  

 

 

81 

xon to‘g‘risidagi bilgilardir. Ushbu bilgilar va boshqa yozma manbalar Taroz 

shahridagi “Dovud-bek kasana” deb atalib kelinayotgan qabr egasining aslida 

Dod-Bek Isfahsolor ekani va u qoraxoniylarning o‘sha kezlardagi yerli 

boshqaruvchilaridan biri bo‘lib, Taroz va uning tegrasida boshqaruv ishlarini olib 

borganini ko‘rsatib turibdi. 

“Dod-bek” qabrtoshida keltirilgan ushbu boshqaruvchining vafoti 1262 yil deb 

ko‘rsatilishidan kelib chiqilsa, Qoraxoniylar sulolasining bir tarmog‘i – Taroz 

boshqaruvchilarining hokimiyati mo‘g‘ullar boshqaruvi chog‘ida, aniqrog‘i, 

Chig‘atoy ulusi chog‘ida ham ancha yillargacha saqlanib qolgani anglashiladi. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 

1. Аль-Карши, Джамал. Ал-Мулхакат би-с-сурах. Введение, перевод 

персидского, комментарии, текст, факсимиле Ш.Х. Вохидова, Б.Б. Аминов. 

Алматы, 2005. 

2. Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского нашествие / 

Сочинение. Том I. Москва: Наука, 1963.  

3. Бартольд В.В. Очерк истории Семиречья / Сочинение. Том II. Часть 

I. Москва: Наука, 1963. 

4. Бартольд В.В. О двух арабских надписях Аулие-ата / Сочинение. 

Том IV. Москва: Наука, 1966. С. 307-308. 

5. Ибн ал-Асир. ал-Камил фи-т-та’рих («Польний свод историй»), 

(Перевод с арабского языка, примечания и комментарии П.Г. Булгакова. 

Дополнения к переводу, примечаниям и комментариям, введение и 

указатели Ш.С. Камолиддина), Ташкент, 2006. С. 230–231. 

6. Камолиддин Ш. К биографии Ахмада Йугнаки // O’zbekistonda 

ijtimoiy fanlar, № 1-2. Тошкент, 2005. С. 93-110 

7. Кочнев Б. Нумизматическая история Караханидская каганата (991-

1209). Часть 1. Источниковедческое исследования. Москва, 1960. 

8. Насап-нама. 1-кiтап / Қазыналы оңтүстік. Мәтінді аударып, 

транскрипциялаған, тұпнұсқа мен асылмәтінді ұсынғандар А. Муминов, З. 

Жандарбек. Алматы: Нұрлы жол, 2013. 

9. Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yükneki. Atebetü’l-Hakayik. 

İstanbul: Ateş Basimevi, 1951. 

10. Biran M. Rulers and City Life in Mongol Central Asia (1220-1270) // 

Turko-Mongol Rulers, Cities and City Life / Ed. by David Durand-Guédy / Brills 

Inner Asian Library. Ed. Michael R. Drompp, Devin DeWesse. S. 31. Leiden – 

Boston. P. 262-263.  

11. Kelimbetov N. Türk Halklarinin Ortak Edebi Eserleri. İstanbul, 2010. 

12. Kidirali D., Babayar G. Taraz’da Bulunan Son Karahanli Hükümdarinin 

Birine Ait Mezar Aniti // Gazi Türkiyat, Bahar 2016/18. S. 19-41. 



2025  

 

 

82 

13. Uysal S. Yüknek’in Neresi Olduğu ve Edib Ahmed’in Mezâri Hakkinda 

// Turkish Studies International Periodical for the Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic, S 2/4 Fall. S. 1197-1999. 

 

 
1- ilova. Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana” maqbarasi 

 

 
2- ilova. Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana” maqbarasidagi qabrtosh bitigi 

 

 
3- ilova. Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana” maqbarasidagi qabrtosh bitigi 



2025  

 

 

83 

 

 
4- rasm. 1-5. Qabrtoshning “Qutlugʻ-Toʻnga Ulugʻ-Bilga Ilik-xon / Iqbol-xon Dod-

bek Isfahsolor b. Ilyos ... Oʻgʻul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy” deb oʻqilgan 

tomonining ayri-ayri tushirilgan rasmlari 

 

 
 



2025  

 

 

84 

“DEVONU LUG‘OTIT TURK” VA ZAMONAVIY TURKIY TILLAR 

 

BAXTIYOR ABDUSHUKUROV 

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti 

universiteti professori, filologiya fanlari doktori 

 
Annotasiya: Ushbu maqola qoraxoniylar davrining noyob yodgorligi sanalgan, turkiy 

xalqlar va ularning tili tarixida muhim o‘rin tutgan “Devonu lug‘otit turk” asarida 

qo‘llangan ayrim leksemalarning zamonaviy turkiy tillarga munosabatiga bag‘ishlanadi. 

“Devon”da ifodalangan istilohlar doirasida kechgan fonetik, leksik o‘zgarishlar hozir 

turkiy tillarda istifoda etilayotgan leksemalar bilan qiyosiy tahlillar yordamida 

yoritilgan. Shuningdek, maqolada tadqiqot ob’ekti qilib olingan so‘zlar Kul tigin, 

To‘nyuquq, Turfon matnlari, eski turkiy til (“Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug‘otit-turk”, 

“Taafsir”, “Qisasi Rabg‘uziy”), eski o‘zbek adabiy tili manbalari (Alisher Navoiy 

asarlari, “Shajarayi turk”)da aks etgan leksik birliklar bilan taqqoslab o‘rganilgan. 

Natijada o‘rtada qariyb o‘n uch asrga yaqin muddat bo‘lishiga qaramay qiyosiy tahlilga 

tortilgan so‘zlarning talay qismi bugun o‘zbek adabiy tilida qo‘llanishda bo‘lmasa-da, 

qardosh turkey tillarda ishlatilib kelayotgani ma’lum bo‘ldi.  

Kalit so‘zlar: qadimgi turkiy til, eski turkiy til, eski o‘zbek adabiy tili, turk, qirg‘iz, 

gagavuz, qo‘miq, qarayim, no‘g‘oy, turkman, qozoq, uyg‘ur, ozarbayjon, tuva, xakas. 

Abstract: This article is devoted to the relationship of some lexemes used in the work 

“Devonu lug‘otit turk”, which is considered a unique monument of the Karakhanid era 

and plays an important role in the history of the Turkic peoples and their language, to 

modern Turkic languages. The phonetic and lexical changes that have occurred within 

the terms expressed in “Devon” are highlighted by means of comparative analysis with 

the lexemes currently used in Turkic languages. Also, the words taken as the object of 

research in the article are studied by comparing them with the lexical units reflected in 

the texts of Kul Tigin, Tunyuquq, Turfon, the old Turkic language (“Kutadgu bilig”, 

“Devonu lug‘otit-turk”, “Taafsir”, “Qisasi Rabguziy”), and the sources of the old Uzbek 

literary language (the works of Alisher Navoi, “Shajarayi turk”). As a result, despite the 

interval of about thirteen centuries, it turned out that many of the words subjected to 

comparative analysis are not used in the Uzbek literary language today, but are used in 

the related Turkic languages. 

Key words: ancient Turkic language, old Turkic language, old Uzbek literary 

language, Turkish, Kyrgyz, Gagauz, Qom, Karaim, Nogai, Turkmen, Kazakh, Uyghur, 

Azerbaijani, Tuva, Khakass. 

  

Kirish: Ma’lumki, mutaxassislar tomonidan zamonasining buyuk olimi 

sifatida e’tirof etilgan Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida 

tilshunoslikning ko‘plab sohalarini qamrab oldi. Unda turkiy tillarning fonetik, 

leksik, grammatik, dialektal xususiyatlariga doir muhim ma’lumotlar aks etgan. 

Qolaversa, til tarixini o‘rganish, uning eski holatidan voqif bo‘lish qadimgi 

qo‘lyozmalarni qiyosiy jihatdan tadqiq etish, ular orasidagi yaqinlik va farqlarni 

aniqlash yordamida olib boriladi. Aytish joizki, “Devonu lug‘otit turk” obidasi 

yaratilganiga qariyib o‘n asr bo‘layapdi. Shu bois, tilda o‘zgarishlar yuz bergani 



2025  

 

 

85 

tabiiy. Chunki bu vaqt mobaynida til o‘zining taraqqiyot qonuniyatlariga muvofiq 

fonetik, leksik, morfologik, sintaktik jihatdan o‘zgarishga uchragan, 

takomillashgan, boyigan. “Devonu lug‘otit turk” asari leksikasining bugungi 

turkiy tillarga munosabati bo‘yicha olib borgan kuzatishlarimiz yodnoma tili bilan 

turkiy tillarda qo‘llanilgan so‘zlar o‘rtasida yaqinlik va ba’zi farqlar borligini, 

lekin bu ularni bir-biridan ayiruvchi emas, balki yaqinligini ifodalovchi tafovutlar 

ekanini ko‘rsatdi. Buni quyida amalga oshirilgan qiyosiy tahlil jarayonida ham 

kuzatish mumkin. 

Maqsad va vazifa: “Devonu lug‘otit turk” asaridagi ayrim leksemalarning 

zamonaviy turkiy tillarda saqlanish darajasini, ularning fonetik, semantik va 

morfologik o‘zgarishlarini aniqlash;  

Asarda uchraydigan asossiy turkey so‘zlarning hozirgi tillardagi variantlarini 

aniqlash; 

Qadimgi shakllarni tarixiy manbalar bilan qiyoslash; 

Fonetik, semantik, grammatik o‘zgarish sabablarini tahlil qilish; 

O‘zbek, turk, ozarbayjon, qozoq, qirg‘iz va boshqa turkiy tillardagi mos 

shakllarni ko‘rsatish. 

Usullar: Qiyosiy-tarixiy, etimologik, lingvistik tahlil usullari; “Devonu lug‘otit 

turk”, “Qutadg‘u bilig”, “Qisasi Rabg‘uziy”, “Mahbub ul-qulub” singari manbalar 

asosida solishtirma tahlil. 

Natijalar va mulohaza: Nosiruddin Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” 

yodnomasida «non» ma’nosini bergan etmäk (14v16) so‘zi  ilk bor Turfonda 

topilgan moniy yozuvi manbalarida ötmäk tarzida uchraydi (DTS,393). Etmäk  

qoraxoniylar davri manbasi sanalgan “Qutadg‘u bilig” asarida ayni shakl va 

ma’noda istifoda qilingan: begi etmäkin yep išin išlär er – u odam begining nonini 

yeb, ishini qilar edi (DTS,188). Mazkur obidad tüz etmäk juft so‘zi “non-tuz, 

mehmondo‘stlik” ma’nosini anglatgan: tüz etmäk yetürgil ačuq tut yüzüŋn– 

mehmondo‘st bo‘l, chehrangni ochiq tut (DTS,594). Mahmud Koshg‘ariy 

o‘rganilayotgan kalimaga shunday ta’rif beradi: etmäk – non (etmäkkä telіm kіšі 

öšdi – non uchun ko‘p odam to‘plandi (MK,I,82); yag‘mo, tuxsi va ba’zi o‘g‘uz 

hamda qipchoqlar so‘zi. Bu so‘zda arabchaga o‘xshashlik bor, chunki arabchada 

maxrajlari bir-biriga yaqin bo‘lgani uchun   و ni   ب va   ت ga almashtirish bor. 

Chunonchi, تالله ولله   kabi. Lekin turkiy so‘zlarni arab so‘zlariga o‘xshatish بالله 

qiyindir (MK,,I,82). Shuningdek, “Devon”da tekshirila- yotgan atamaning küvšäk 

etmäk (yaxshi  xamirdan bo‘lgan non. MK,I,331); uwuš etmäk (ushatilgan non, 

burdalangan non. MK,I,56); qara etmäk kabi birikmalarni hosil qilishga asos 

bo‘lganini ko‘ramiz. Ushbu lug‘atda qara etmäk quyidagicha izohlanadi:  Bu bir 

xil nondir. Shundayki, go‘sht hil-hil pishib so‘ngaklari ayrilib ketguncha 

qaynatiladi. So‘ngra ustiga un, yog‘, shakar solinadi, bir-biriga aralashtirilib 

quyilguncha qaynatiladi, so‘ng yeyiladi (MK,III,241). Alisher Navoiyning 

“Hayratul - abror” dostonida ekmäk shakli zikr etilgan: 

Ekmäk emas, barča bukim turğasen, 



2025  

 

 

86 

Arpau buğday sačïban orğasen (ANATIL,III,562). Tahlilga tortilgan leksema 

hozirda o‘zbek adabiy tilida o‘z o‘rnini forscha non o‘zlashnmasiga bo‘shatib 

bergan bo‘lsa-da, boshqird, tatar tillarida uning ikmäk, turk, gagavuz, qo‘miq 

tillarida ekmäk, qarayim tilida etmäk, no‘g‘oy tilida ötpäk fonetik variantlari 

muomalada bo‘lib kelmoqda (ESS,I,254).   

“Oldin” ma’nosini bildirgan al (-ïn kichraytirish qo‘shimchasi; ESS,I,146) 

so‘zidan yasalgan alïn atamasi Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” dostonida 

inson tana a’zosi bo‘lgan peshonaga nisbatan  qo‘llangan:   ačuq tut yüzüŋni yaruq 

tut alïn -  yuzingni ochiq, peshonangni esa yorug‘ tut (DTS,36). “Devonu lug‘otit 

turk”da “manglay” (MK,I,107) “tog‘ning bo‘rtib chiqqan joyi, cho‘qqi” kabi 

semalarni ifodalagan: Alïn tübü yašardï – tog‘ cho‘qqisi ko‘m-ko‘k bo‘lib 

yashardi (MK,II,83). Ushbu kalima “Qisasi Rabg‘uziy” (77r5) hamda Alisher 

Navoiy asarlarida o‘zining asl ma’nosini davom ettirgan (Nav,482). Qayd etilgan 

istiloh bugun o‘zbek adabiy tili va uning shevalarida kuzatilmasa-da, qardosh 

turkiy tillar, xususan, ozarbayjon, turk, turkman, oltoy, xakas tillarida alïn, 

gagavuz tilida annï fonetik variantlarida  ko‘zga tashlanadi (ESS,I,146). 

“Qisasi Rabg‘uziy” asarida «mehmon, musofir» ma’nosida voqelangan 

qonuq//qonaq (88r1) kalimasi Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit turk” 

asarida qonuq shaklida uchraydi: Nelük arsïqar sen aja öldӓčü özüŋ iki künlük 

qonuq boldačï – Nimaga mag‘rurlanasan, ey o‘luvchi, o‘zing ikki kunlik mehmon 

bo‘luvchisan (MK,I,365). Ayni paytda, bu so‘z devonda “mehmondorchilik, 

ziyofat” ma’nosida ham qo‘llangan. O‘g‘uzlardan boshqa qabilalar tilida bu so‘z 

“uy egasi yoqtirmagan holda, birovning uyida turish” ma’nosida ishlatilgan 

(MK,I,320). Hozirda Qashqadaryo, Surxondaryo shevalarida “mehmondorchilik, 

to‘ylarda beriladigan kichik ziyofat” ma’nolarida, Qoraqalpoq shevalarida 

“mehmon” ma’nosida  qo‘llaniladi (O‘XShL,367). Atama bugungi kunda turkiy 

tillar, jumladan, ozarbayjon, qozoq tillarida qonaq, boshqird tilida qunaq, tatar 

tilida kunak, qirg‘iz tilida konok shakllarida o‘zining asl ma’nosini davom ettirib 

kelmoqda (ESS,II,55). Shuningdek, “joylashmoq, turmoq, yashamoq” 

ma’nosidagi qon- fe’lidan hosil bo‘lgan qonuq so‘zi rus tiliga kunak tarzida 

o‘zlashib, “qo‘noq, mehmon”, “tutingan og‘ayni” semalarini kasb etish barobarida 

Kunakov antroponimining shakllanishi uchun asos bo‘lgan. 

Erin (XSh,43b4) leksemasi “Qisasi Rabg‘uziy”, “Muhabbatnoma” asarlarida 

“lab” tushunchasini ifodalash uchun xizmat qilgan: İki erinläri Habašiy erinlär 

deg (83r11); Erür jan maqsadï erniŋ nabatï (Mn.,308a9). Ushbu so‘zga ilk marta 

Turfon matnlarida duch kelamiz: Erin üzä meŋ  bolsar... – lab ustida xol bo‘lsa 

(DTS,178). “Devonu lug‘otit turk”da ärin (MK,I,106), irin, “Tafsir”da ärin 

fonetik shakllari kuzatiladi: anïŋ irni yaqïšmas – tez so‘zlaganidan, 

so‘zamolligidan lablari bir-biriga tegmaydi (MK,III,82); ... altïğï ärnini Fir’avn 

taxtïnïŋ altïnda urdï... (30,27). Tatar, xakas va boshqird tillarida ushbu 

leksemaning irin/iren, qozoq tilida yerin, qirg‘iz, turkman, qo‘miq, no‘g‘ay, 



2025  

 

 

87 

qoraqalpoq, oltoy, tuva tillari hamda turk dialektlarida erin fonetik variantlari 

ishlatiladi (ESS,I,291). 

“Qisasi Rabg‘uziy”da avuč so‘zi “hovuch, siqim” ma’nosini ifodalagan: 

Sāmiriy ul tofraqdïn bir avuč alïb saqlamïš erdi (126r4). Leksema ilk bor “Oltun 

yorug‘” yodnomasida adut shaklida qo‘llanilgan: Ayača aš bermiš adutča suv 

tutmïš… - bir kaft hajmicha ovqat, bir hovuch miqdorida suv bermoq (DTS,14). 

Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” dostonida avuč: Uqušsuz kiši avučča titik -  

aqlsiz, nodon kishi bir hovuch axlatga o‘xshaydi (DTS,70), avut (DTS,71), 

Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit turk” asarida avut (MK,I,111), aδut: 

Bir aδut neŋ (MK,I,85) fonetik variantlari kuzatiladi. “Tafsir” va XIV asr Xorazm 

manbalarida avuč shakli qayd etiladi: Bir avuč ušaq taš tutdï taqï…yüziŋä  atdï 

(115b1); Bir avuč topraqdïn yarattï  (XSh,117b13). Alisher Navoiy asarlarida 

atama “hovuch”, “chapak” ma’nolarida ishlatilgan (Nav,478). Bundan 

ko‘rinadiki, XV asrga kelib atamaning ma’nolari kengaygan. Zamonaviy turkiy 

tillarda ushbu so‘zning quyidagi shakllari mavjud: o‘zbek tilida hovuch, 

ozarbayjon tilida ovuc, turk tilida avuç, chuvash tilida ïvaç, qozoq tilida uïs,  

qirg‘iz tilida uuch. Bu ot qadimgi turkiy tilda “ikki qo‘l shapalog‘i bilan olmoq” 

ma’nosini anglatgan  abu- fe’lidan –č qo‘shimchasi bilan yasalgan. Keyinchalik 

bu so‘z tarkibida quyidagi tovush o‘zgarishlari voqe bo‘lgan: ikki unli oralig‘idagi 

b undoshi v undoshiga almashgan: abuč>avuč. O‘zbek tilida atamaning 

boshlanishiga h undoshi qo‘shilgan: avuč > havuč (O‘TEL,I,595).   

Rabg‘uziy “bulbul” ma’nosida sanduwač zoonimini qo‘llagan: Lāla sağraqïn 

ičärdä sayrar esrüb sanduwač (68v3). Ushbu so‘zni birinchi marta Yusuf Xos 

Hojib o‘z asarida sandiwač//sanduwač shakllarida keltirib o‘tgan: Sarïğ 

sanduwač... sayradï (DTS,484). “Devon”da sanduwač varianti uchraydi: Tatlïğ 

otar sanduwač – bulbul yoqimli sayraydi (MK,I,481). Qutbning “Xusrav va 

Shirin” asarida sanduwač (53b12), zanduwaj shaklari ifodalangan: Körär kim tağ 

üzrä xuš čečäklär ačïlmïš zanduwajlar qaršu sayrar (14a6). Ayni paytda, “Qisasi 

Rabg‘uziy”da leksemaning arabcha bulbul sinonimi ham kuzatiladi: Qumri, 

bulbul muqri  bolïb ün tüzär tün-kündüzi (68v5). Bu Alisher Navoiy asarlari va 

hozirgi o‘zbek adabiy tilida ham mazkur ma’noda ishlatiladi. Ma’lum bo‘ladiki, 

bulbul istilohi XIV asrda dastavval sanduwač zoonimiga ma’nodosh sifatida 

qo‘llanilgan bo‘lsa, so‘ngra uning o‘rnini butunlay egallagan. Shunga qaramay 

tekshirilayotgan sanduwač kalimasi bugungi kunda tatar tilida sanduğač/sandïvač, 

qozoq tilida sanduğaš,  boshqirt tilida handuğas, oltoy tilida sandïğaš shaklida 

ifodalanadi (ESS,III,203). 

“Qisasi Rabg‘uziy”da boshga kiyiladigan buyumga nisbatan börk so‘zi 

ishlatilgan: Hulla kizdi egniŋä ham bašqa urdï börkidin (5v11). Atama dastlab 

“Qutadg‘u bilig” dostonida ifodalangan: ...bezük börk kezür – katta bo‘rk kiyadi 

(DTS,118). Eski turkiy tilning dastlabki manbalaridan bo‘lgan “Devonu lug‘otit 

turk”da ayni shakl va semada uchraydi: Tatsïz türk bolmas, bašsïz börk bolmas - 

boshsiz bo‘rk bo‘lmaganidek, tot (uyg‘ur)siz turk ham bo‘lmaydi (MK,I,333). 



2025  

 

 

88 

Mahmud Koshg‘ariy börkning bir nechta turlarini keltiradi. Jumladan, “uzun, 

mayin, oq echki yungidan qilingan oq qalpoq” semasi chigilcha qïymač börk so‘z 

birikmasi bilan ifodalangan (MK,III,190). “Qaytarma qalpoq” kötürmä börk 

(MK,I,452), “uzun (uchli) qalpoq” esa suqarlač börk (MK,I,454) birikmalari 

yordamida qayd etilgan. o‘rganilayotgan maishiy leksemaga Alisher Nvoiy ham 

murojaat qilganini “Mahbub ul-qulub” asaridan bilib olish mumkin: ...bašïdagï 

eski börk bilä erdi...(MQ,39). Atama Forish, Mang‘it 1  shevalarida “qalpoq” 

ma’nosini kasb etadi: bөrk ǝ:ldesǝ, bǝsh ǝladы (O‘XSHL,56). Bu so‘z uyg‘ur 

tilida bök, börük, qadimgi yozuv yodgorliklari hamda “Badai al-lug‘at”da vörk 

shakllarida uchraydi va telpak ma’nosini anglatadi. Mo‘g‘ul tilida börkür so‘zi 

“pokrыvalo” ma’nosida qo‘llangan, undan bötür so‘zi yasalib, yopish, qoplash, 

kiyish ma’nolari kelib chiqqan 2 . E.Sevortyanning etimologik lug‘atida 

ko‘rsatilishicha, qoraqalpoq, turkman, qozoq tillarida börik, xakas tilida pörik, 

oltoy, turk tillarida börük, tatar tilida bürik shakllari qo‘llanadi (ESS,II,221-222). 

Professor Sh.Rahmatullaevning yozishicha, börk ’bosh kiyimning bir turi, 

’qalpoq’. Bu ot qadimgi turkiy tildagi ’qopla’,  ’yop’ ma’nosini anglatgan bӧrӱ- 

fe’lidan –k qo‘shimchasi bilan yasalgan, keyinchalik ikkinchi bo‘g‘indagi tor unli 

talaffuz qilinmay qo‘ygan; o‘zbek tilida ӧ unlisining yumshoqlik belgisi 

yo‘qolgan: bӧrӱ- +  k= bӧrӱk  > bӧrk > bork (O‘TEL,I,77-78).  

“Qisasi Rabg‘uziy”da kärpič so‘zi “g‘isht” ma’nosini bildirgan: Firavndan 

burun kimersä bïšïǧ kärpič qïlmïšï yoq erdi...(113v20). Mahmud Koshg‘ariyning 

“Devonu lug‘otit turk” asarida ayni shaklda ifodalangan: bïšïǧ kärpič – pishiq 

g‘isht (MK,I,424). Alisher Navoiy asarlarida kirpich (ANATIL,II,118) shaklida 

kelgan. Bu leksema rus tili so‘z boyligidan kirpič tarzida o‘rin olgan. Mazkur 

atama hozirgi kunda zamonaviy o‘zbek adabiy tilida ishlatilmasa-da, Xiva, 

Urganch, Shimoliy Xorazm shevalarida kǝrvich/kǝrbich shaklida saqlanib qolgan: 

bizǝrǝm kǝrvichǝ mǝtǝl ǝdik, pulыna qaramayыn miңini alaqoydыq 

(O‘XSHL,142). Shu bilan birga, ozarbayjon tilida kärpis, qozoq tilida kirpiš, 

qirg‘iz, tuva tillarida kirpič, tatar, chuvash tillarida kirpeč, yoqut tilida kirpiiče, 

boshqird tilida kirbes shakllari ishlatiladi. 

Qadimgi turkiy yodgorliklar (DTS,211) hamda XI asrga doir turkiy manbalarda 

uy hayvonlaridan biri iŋäk deb nomlangan: ürüŋ iŋäk bozaǧulačï bolmïš - ola sigir 

tug‘adigan bo‘ldi (MK,I,135). Mahmud Koshg‘ariy ushbu termin o‘g‘uzlarda 

“urg‘ochi toshbaqa” ma’nosini ham anglatganligini uqtirib o‘tgan. XIV asrga oid 

arabcha risolalar hamda XIV asr Xorazm yodnomalarida inäk shaklini ko‘ramiz: 

…yüz miŋ inäk, yüz miŋ qoy (QR,46v18); bir qul satǧïn bir inäk satǧïn aldïm 

(NF,147a15; At-tuhfa,7a6; Tarjumon,14-19; Abu Hayyon,24; Jamoliddin 

Turkiy,12a5; XSH,105a21;). Radlov lug‘atida berilgan ma’lumotlarga qaraganda 

 
1Qarang: Абдуллаев Ф. Ўзбек тилининг Хоразм шевалари. –Тошкент: Фан, 1961. –Б.30. 
2Убайдуллаев А. “Луғати туркий”да сўз маъноларининг изоҳланиши // Лингвист VII. Илмий 

мақолалар тўплами. – Тошкент, 2016. – Б. 18. 



2025  

 

 

89 

mazkur zoonim qora qirg‘iz, teleut, tobol, taranchin, usmoniy turk tillarda 

o‘zining asl ma’nosida qo‘llanishda bo‘lgan (RSL,I,1443). Bugungi kunda 

Qashqadaryo shevalarida inǝ://inǝk, Buxoro shevalarida nak, Samarqand, 

Surxondaryo shevalarida inak fonetik shakllari istifoda etilmoqda: kǝttǝmni bittǝ  

inǝ:lǝri boridi, hǝril xurma γstiyǝ tug‘ayde  (O‘XSHL,116). Enǝk shakli To‘rtko‘l 

shevasida “buzoq” ma’nosida keladi: bizda sыg‘ыr yoq, bir enǝk va 

(O‘XSHL,97). Ayni paytda, E.Sevortyanning qayd etishicha, tahlilga tortilgan 

zoonim hozirda quyidagi bir qator turkiy tillarda istifoda qilinadi: ozarbayjon, 

turk, turkman, gagauz, tuva, qo‘miq, oltoy tillarida inek, chuvash tilida ene, yoqut 

tilida ïnax (ESS,I,358-359). 

A.Sherbakning fikricha, termin kelib chiqishi jihatidan iŋän “urg‘ochi tuya”, 

iŋäk “urg‘ochi it”, änäk “urg‘ochi” so‘zlari bilan bir xil. Inӓ, ӓnӓ - “ona” so‘zi esa 

ular uchun asos bo‘lib xizmat qiladi (IRLTYA,97). E.Sevortyanning 

ta’kidlashicha, iŋäk//inäk in-en= “tug‘moq”, “qochirmoq” fe’lidan –(ӓ) k yoki gӓk 

affiksi vositasida yasalgan (ESS,I,359). Bizning olib borgan izlanishlarimiz, 

E.Sevortyan fikrining to‘g‘ri (asosli) ekanligini tasdiqlaydi.  

“Sigir” ma’nosidagi yana bir zoonim, ya’ni ud (DTS,605 - “sigir”) termini 

dastlab Turfon matnlarida qo‘llanilgan: ud küntä ud satǧïn alsar yaramaz - sigir 

kunida sigir olish yaxshilik keltirmaydi (DTS,605). Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida 

chigilcha ud (MK, I, 80) va uz shakllari ko‘zga tashlanadi: uz möŋrädi 

(MK,III,411). “Qisasi Rabg‘uziy” asarida ud (51ch11) va uning uy, uz (QR,2v8) 

fonetik shakllari kuzatdik: buǧday teriyürdä uynï bir urdï (QR,13v14). D-z-y 

larning XIV  asrda mavjudligi, bu jarayonning nihoyasiga yetmaganligidan dalolat 

beradi. Alisher Navoiy asarlarida uy (FSh,144) shaklini uchratamiz. Ushbu so‘z 

bugun oltoy, qirg‘iz, uyg‘ur dialektlarida o‘z ma’nosini davom ettirib kelmoqda 

(ESS,I,572). Ud//uy termini Turfon matnlarida, “Devon” hamda “Qisasi 

Rabg‘uziy”da astroponim sifatida o‘n ikki turkiy muchal yillaridan ikkinchisi, 

sigir yilini va savr burjini ifodalash uchun qo‘llangan. “Qudatg‘u bilig”da 

ko‘chma ma’noda insonlarga nisbatan ham ishlatilganligi qayd etilgan (DTS,665). 

Bal kalimasi (XSh,46b10; NF,5b11; G,69b12) “asal” ma’nosida dastavval 

Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida ko‘zga tashlanadi: Ul aŋar bal yalğattï (DTS,79). 

Bu ot “Tafsir”da o‘z semasini davom ettirgan: Baldïn tatlïğraq (68b14). 

Tekshirilayotgan obidada zikr etilgan ma’no bal, arabcha asal so‘zlariga 

yuklangan: Ul erinniŋ tatlïğïnda qayda yetsün bal šakar (77r17); ...Birin aru yedi 

asal boldï (12v14). Alisher Navoiy asarlarida har ikkala so‘zni uchratish mumkin 

(ANATIL,I,121;310). Zamonaviy o‘zbek adabiy tilida asal atamasi bolga 

qaraganda faol qo‘llansa-da, bol so‘zi bugungi kunda ozarbayjon, turkman, turk, 

boshqird, qozoq, qirg‘iz, tatar, gagauz, qumiq, no‘g‘oy tillarida bal, chuvash tilida 

pïl fonetik variantlarda ishlatiladi (ESS,II,47).  

Učuz sifati ilk marta qadimgi turkiy tilda “osongina”, “ozgina, arzimas, 

ahamiyatsiz” ma’nolarida iste’molda bo‘lgan: Ol oğlan ögin emgätmädin učuz 

toğğay – Bu bola onasiga qiyinchilik tug‘dirmasdan oson dunyoga keldi; Taqï 



2025  

 

 

90 

ağïrlïğ bolğay men taqï učuz bolğay men – u yana ko‘p hurmatga sazovor bo‘ladi, 

men esa ahamiyatsiz, e’tiborsiz qolaman (DTS,604). “Devonu lug‘atit turk” va 

Ahmad Yugnakiyning “Hibatul haqoyiq” asarida so‘zning “arzon” semasi 

kuzatiladi: Učuz näŋ – arzon narsa (DTS,604). “Qisasi Rabg‘uziy” hamda Alisher 

Navoiy asarlarida (Nav,628) leksemaning keyingi, ya’ni uchinchi ma’nosi ko‘zga 

tashlanadi: İbrāhim duāsï barakātïnda bu kün Makkada ašlïq učuz bolğay erdi 

(49v3). Tahlillardan natija shuki, ushbu sifatning bosh va undan o‘sib chiqqan 

ikkinchi ma’nosi o‘sha paytdayoq iste’moldan chiqib ketgan. XIV asrga kelib, 

so‘zning hosila ma’nosi qo‘llanila boshlagan va ayni vaqtda, bu sema denotatga 

aylangan. Hozirgi o‘zbek adabiy tilida bu kalima o‘rnini forscha arzon 

o‘zlashmasi egallagan. Shunga qaramay, zikr qilingan učuz atamasi bugun 

turkman tilida ujïz, ozarbayjon, turk tillarida ucuz, gagauz tilida ujus, tatar tilida 

učïz/ujïs, boshqird  tilida očoz shakllarida ko‘zga tashlanadi (ESS,I,567-568). 

Baqïr leksemasi qadimgi turkiy tilda «og‘irlik o‘lchovi», «mis tanga, pul», “pul 

birligi”, “Qutadg‘u bilig” va “Devonu lug‘otit turk” asarlarida «mis» (metall) 

ma’nolarini voqelantirgan (DTS,82) ma’nolarida qo‘llanilgan. “Qisasi Rabg‘uziy” 

tilida esa  «mis» semasini bildirgan: Namrud bir mināra qopardï temürdin 

baqïrdïn (42r9). Bu so‘z Qoramurt, Qarnoq, Iqon, Buxoro shevalarida “chelak”, 

Shimoliy Xorazm, Beruniy shenvalarida “chaqa (pul)” ma’nosini anglatadi: 

baqыr pul almashmыy qaldы (O‘XShL,42). Hozirgi o‘zbek adabiy tilida paqir 

fonetik varianti ishlatilib, “chelak”, “chaqa (pul)”, “hech narsaga arzimaydi, juda 

yomon, past, arzimas” semalarini anglatish uchun xizmat qiladi:  ...o‘q 

yeganlarini qopqoqli paqirga solib, supaga olib chiqib qo‘ydi; So‘zimga ishon, 

boshqa bir paqir ham pulim yo‘q; U hatto bu achchiq ta’nalarni eshitmaganday, 

eshitsa ham, bir paqirga olmay, sur bo‘lib turardi (O‘TIL,III,258-259). 

E.Sevortyan turkman, qozoq, qirg‘iz, no‘g‘ay, qoraqalpoq, tatar, boshqird 

tillarida tekshirilayotgan so‘zning baqïr, turk tilida bakïr, chuvash tilida paxar, 

ozarbayjon tilida paxïr variantlari muomalada ekanini e’tirof qiladi (ESS,II,45).  

732-yilda o‘rnatilgan Kul tigin bitigtoshida yaz so‘zi ko‘klamga nisbatan 

qo‘llangan:  Maǧï Qorǧan qïšlab yazïŋa oǧuzǧaru sü tašïqdïmïz – Mag‘i 

qo‘rg‘onda qishlab ko‘klamda o‘g‘uz tomonga qo‘shin bilan chiqdik (KT,48). 

Mashhur lug‘atshunos Mahmud Koshg‘ariy bu kalimaga “ko‘klam”, “yoz” 

ma’nolarini yuklagan: er qïšlaǧda yazadï – odam bahorni qishlog‘da o‘tkazdi 

(MK,III,97); yazïn qatïǧlansa qïšïn sevnür – yozda tirishgan kishi, qishda sevinadi 

(MK,III,174). Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida yaz ko‘klamni, yay esa 

yozni bildirishi she’riy misralar orqali dalillangan: 

Oš bitidim bu kitābnï ey eränlär er bozï,  

Bir yïl ičrä kečti anïŋ yayï qïš yaz-u küzi (QR,249v1). Abulg‘ozi Bahodirxon 

qayd etilgan har ikkala leksemani “yoz” ma’nosida  ishlatgan (ShT,25;112), 

ko‘klamni forscha bahor o‘zlashmasi bilan bergan. “Yoz” ma’nosidagi yay ilk bor 

Mo‘yun chur yodgorligida uchraydi (DTS,226). Professor Q.Sodiqovning 

mulohazasiga ko‘ra yaz so‘zi hozirda iste’moldan chiqqan, uning ko‘klam, bahor 



2025  

 

 

91 

so‘zlarini ishlatamiz. “Yoz”ni bildiruvchi yay so‘zida tovush o‘zgarishi yuz berib, 

yazga aylangan. Shunga qaramay, ularning qoldiqlari ayrim so‘zlarimizda uchrab 

turadi. Masalan, bolalar qo‘shig‘idagi Laylak keldi, yoz bo‘ldi jumlasidagi yaz 

kalimasi “ko‘klam, bahor”ni bildiradi. Yoki hozirgi yaylov so‘zining o‘zagi  yay 

(yoz) bilan bog‘liq1. “Ko‘klam” ma’nosini voqelantirgan  yaz kalimasi hozirda 

boshqird, tatar, turkman tillari va turk dielaktlarida yaz, qoraqalpoq, qirg‘iz, qozoq 

tillarida jaz, oltoy tilida das, tuva, xakas tillarida čas, yoqut tilida saas o‘akllarida 

ishlatilsa, “yoz”ni anglatgan yay leksemasi ozarbayjon, qo‘miq tillarida, no‘g‘oy 

dialektlarida  yay, boshqird tilida yäy, qirg‘iz tilida jay, tatar dialektlarida jäy, 

xakas tilida šay, yoqut tilida say variantlari qo‘llanib kelmoqda (ESS,IV,73). 

Bashmakov familiyasi uchun asos bo‘lgan bashmak qadimda rus dvoryanlari 

uchun maxsus ishlangan oyoq kiyimini bildirgan. Ushbu turkiy leksema XVI 

asrda rus tili lug‘at tarkibidan o‘rin olgan.  Bašaq (chigilcha) leksemasi “Devonu 

lug‘otit turk" asarida “to‘piq” ma’nosini anglatgan. Ayni paytda, Mahmud 

Koshg‘ariy o‘g‘uz va qipchoqlar mim (m) orttirib, bašmaq shaklida qo‘llashini 

ta’kidlaydi. Atama “O‘zbek tilining izohli lug‘ati” da “kigiz etik, piyma; umuman 

oyoq kiyimi” tarzida izohlangan. E.Sevortyanning guvohlik berishicha, zikr 

etilgan so‘z bugungi kunda ozarbayjon, qo‘miq, no‘g‘oy, tatar, boshqird tillarida 

bašmaq, turk tilida bašmak, chuvash tilida pušmak tarzida istifoda qilinadi 

(ESS,II,93-94). 

“Azob chekmoq, qiynalmoq” ma’nosidagi ämgä- fe’lidan yasalgan  ämgäk 

so‘zi Kul tigin bitigida mehnat, qiyinchilikka nisbatan ishlatilgan: On oq bodun 

ämgäk körti – O‘n o‘q xalqi qiyinchilik ko‘rdi (KT,19). Turfon vodiysida topilgan 

manbalar matni, X asr yodgorligi sanalgan “Oltun yoruq”da ayni shakl va 

ma’noda ko‘zga tashlanadi (DTS,172). Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida bu atama 

emgäk  fonetik shaklida berilgan: emgäk ekindä qalmas - mehnat bo‘sh ketmaydi 

(MK,I,134). Shu bilan birga, bu kalima “Devon”da “yurak burug‘i, ich ketish” 

ma’nosidagi emgäk tolǧaǧ (MK,II,333) juft so‘zining shakllanishiga asos bo‘lgan. 

“Qisasi Rabg‘uziy” va  “Mahbub-ul-qulub”, “Shajarayi turk” asarida asarlarida 

ham “mehnat, qiyinchilik” ma’nosida uchraydi: Emgӓkdin alarǧa ārām yoq 

(ANATIL,III,563); bir tevä va ya at yüz emgäk birlän yürür erdi (SHT,29).  

Atama keyingi davr manbalarida qayd etilmasa-da, hozirda Janubiy Xorazm, 

Qipchoq, Xonqa, Mang‘it, Shimoliy Xorazm, Turkiston, Qilichboy shevalarida 

ǝmgǝk/emgǝk (mehnat, qiyinchilik) tarzida uchraydi: ǝmgǝk chǝkmǝk 

(O‘XSHL,29); emgǝklǝsǝ emgǝk artadы (O‘XShL,97). Uning adabiy tilda ham 

mavjudligini quyidagi misollarda ko‘rish mumkin: 

Mirtemir yozadi:  

Sen uchun dalaning chokini so‘kdik, 

Bola o‘stirgandek emgaklar to‘kdik.  

 
1 Содиқов Қ.  Эски ўзбек адабий тили. –Т.: Akademnashr, 2020. -Б. 465.  

 



2025  

 

 

92 

Topishmoqda shunday keladi:  

Emgaklagan toshni ko‘rdim,  

Toshdan chiqqan boshni ko‘rdim. Bundan tashqari, zamonaviy turkiy tillar, 

jumladan, turkman, qirg‘iz, uyg‘ur tillarida tekshirilayotgan atamaning emgek, 

boshqird, tatar tillarida imgäk, no‘g‘oy tilida embek, turk tilida emek, ozarbayjon 

tilida ämäk, qozoq tilida eŋbek, qaraim tilida emek/emgäk fonetik variantlari 

mavjud (ESS,I,272-273). 

Ilk bor Turfon matnlarida qayd etilgan “shahar” ma’nosini anglatuvchi känd 

(DTS,290) leksemasining “Qisasi Rabg‘uziy” tilida kend, kent fonetik variantlari 

ko‘zga tashlanadi: Yolda kelürdä Aynuš-šams atlïğ bir  kend bar erdi (96r7); Meni 

bu sïğïrğa mindürgil seniŋ birlä kentgä barayïn (128v8). Atama qo‘shma so‘z 

tarkibida kelgan holatni ham kuzatish mumkin: Bağdādğa keldilär xalifağa 

ayttilar: yana qayturda Semüzkent (Samarqand)gä säkiz yïğačlïq yerdin kečib 

keldük tedilär (176r7). Mahmud Koshg‘ariy tadqiq etilayotgan leksema xususida 

quyidagilarni bayon qiladi: Känd – o‘g‘uzlar va ular bilan yaqin turuvchilar tilida 

qishloq. Ko‘pchilik turklar nazdida viloyatdir. Shuning uchun Farg‘onani Özkänd 

– o‘z shahrimiz deydilar. Samarqandni kattaligi uchun Semizkänd – semiz shahar 

deydilar. Buni forsiylar Samarqand tarzida qo‘llaydilar (I,330). Tärkän – Shosh 

(Toshkent) ning ismi. Uning asli Tash kand bo‘lib, toshdan qurilgan shahar 

demakdir (MK,I,414). Ma’lum bo‘ladiki, qoraxoniylar davrida atama “qishloq”, 

“viloyat”, “shahar” ma’nolarini bildirgan. “Tafsir” asarida kend (39,17), kent 

(61,9) shakllarida “qishloq”, “shahar” semalarida ishlatilgan. “Guliston bit 

turkiy”da  kent “shahar” ma’nosida kelgan: Bir qul kentgä bardï (30b1). Alisher 

Navoiy asarlarida “qishloq”, “shahar” ma’nolari ko‘zga tashlanadi 

(ANATIL,II,108). “O‘zbek xalq shevalari lug‘ati”da tavsiflanishicha, Janubiy 

Xorazm va Qoramurt shevalarida atamaning kǝnt (qishloq, aholi punkti) varianti 

qo‘llaniladi (O‘XSHL,141). Bu kalima hozirda turk tilida kent tarzida “shahar”ni 

ifodalasa 1 , ozarbayjon tilida esa  uning känd  shakli “qishloq” 2  ma’nosini 

anglatadi. 

Mazkur so‘zning qaysi tilga oidligi xususida turli fikrlar mavjud. Masalan, 

ayrim manbalarda uning sug‘d tiliga mansubligi qayd etiladi 3 . Mahmud 

Koshg‘ariy esa bu haqda shunday yozadi: Butun Movarounnahr, Yankanddan 

Sharqqacha bo‘lgan o‘lkalarni turk shaharlaridan deb hisoblashning asosi shuki, 

Samarqand, Semizkänd, Taškänd –  Šaš, Özkänd, Tünkänd nomlarining hammasi 

turkchadir. Känd turkcha shahar demakdir. Ular bu shaharni qurdilar va shunday 

 
1 Yusupova N. Türkçe – Özbekçe sözlük. – Ankara, 2018. –B. 325. 
2 Azәrbaycanca-özbәkcә  özbәkcә –azәrbaycanca lügәt. –Baki, Savad, 2019. –B.128. 
3Древнетюркский словарь. –Л.: Наука, 1969. –С. 290; Ўзбек тилининг изоҳли луғати. –Т.: 

Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2006. Т.II. –Б.353; Дадабаев Х. Общественно-

политическая и социально-эконо- мическая терминология в тюркоязычных письменных 

памятниках XI-XIV вв. –Т.: Ёзувчи, 1991. –С. ; Қораев С. Ўзбекистон вилоятлари 

топонимлари. –Т.: Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2005. –Б. 36.  



2025  

 

 

93 

nom qo‘ydilar. Hozirgacha ham shunday kelmoqda. Bu yerlarda forslar 

ko‘paygach, so‘ng ular Ajam shaharlari kabi bo‘lgan (MK,III,164). Qayd etilgan 

ma’lumotlar Movarounnahrning sanab o‘tilgan o‘lkalari turklar tomonidan 

bunyod etilgani, keyinchalik bu yerlarda forsiyzabonlar nufuzining ham 

oshganligi, joy nomlarining esa forscha atab ketilganidan dalolat beradi1.      

XIV asr manbasi sanalgan Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida 

ishlatilgan qul (qul, xizmatkor; 76v5), küŋ (cho‘ri, joriya; 41r1) so‘zlari dastavval 

Kul tigin yodnomasida uchraydi: bäglik urï oǧluŋ qul boltï, silik qïz oǧluŋ küŋ 

boltï – bek bo‘ladigan o‘g‘il bolang qul bo‘ldi, yetuk, chiroyli qiz farzanding 

cho‘ri bo‘ldi (KT,24). Shu bilan birga, har ikkala atama bitigtoshda qulad- (qulga 

aylantirmoq), küŋäd- (joriyaga aylantirmoq) fe’llarining shakllanishiga asos 

bo‘lgan: qaǧan- sïramïs bodunuǧ, küŋädmis, quladmïs bodunuǧ – xoqonini 

yo‘qotgan xalqni, cho‘riga aylangan, qulga aylangan xalqni (KT,13). Mahmud 

Koshg‘ariy küŋni o‘zining dastlabki ma’nosida qo‘llagan bo‘lsa, qulga esa “qul” 

(MK,I,324), “keksa”, “qul, banda” ma’nolarini yuklagan va buni misollar bilan 

dalillagan: qul sawï qalmas – keksalarning so‘zi, nasihati bekor ketmaydi 

(MK,I,387); qul taŋrigä bütti - qul, banda xudoning borligiga iqror bo‘ldi 

(MK,II,339). Küŋ eski o‘zbek adabiy tilida ishlatilmasa-da, qul “qul”, “mute 

bo‘lmoq, boylik ketidan quvmoq”, “qul, banda” semalarida qo‘llanishda davom 

etgan: 

Agar oting yo‘qtur, arpa g‘amin yemassen, 

Agar quling yo‘qtur, kishi quli xud emassen (ANATIL,IV,75). Shunnga 

qaramay, E.Sevortyanning qayd etishicha, “cho‘ri” ma’nosini anglatgan küŋ 

kalimasi bugun qozoq, qirg‘iz, qoraqalpoq tillarida ayni shakl va ma’noda 

qo‘llanishda davom etmoqda ( ESS,V,142).  

Turfon matnlarida “darvoza, eshik” ma’nosidagi qapïǧ (DTS,420) so‘zi Kul 

tigin yodnomasida Temir qapïǧ tarzida joy nomi tarkibida kelgan: qurïǧaru Tämir 

qapïǧqa tägi süläyü bärmis – g‘arbga Temir qopiqqacha lashkar tortib beribdi 

(KT,8). X asrga tegishli bo‘lgan uyg‘ur yozuvidagi adabiyot- larda qapaǧ 

(DTS,420) shakliga duch kelamiz. Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” 

dostonida qapuǧ varianti “darvoza”, ko‘chma ma’noda “qabul qilish xonasi” 

semalarida (DTS,421) qo‘llanishda bo‘lgan. Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida  

qapuǧ, qapǧa (MK,I,401) fonetik muqobillari istifoda qilingan:  qapuǧ ačuqluǧï 

(MK,I,166). Ilk nasriy manba sanalgan “Qisasi Rabg‘uziy” asarida qapuǧ “eshik, 

darvoza”, eski o‘zbek tilidagi adabiyotlarda qapu shakli “eshik, darvoza”, “jarlik, 

pastqam yer” (ANATIL,IV,268-269) ma’nolarini anglatgan: bir kimärsä qapuǧ 

qaqdï (QR,19r2). Tahlilga tortilgan leksema zamonaviy adabiy tilda ishlatilmasa-

da, uning qapi, qapqa variantlari bugungi kunda Xorazm, Iqon, Turkiston, 

Chimkent, Sayram shevalarida muomalada ekanini (O‘XShL,156), shuningdek, 

 
1Содиқов Қ. Туркий ёзма ёдгорликлар тили: адабий тилнинг юзага келиши ва тикланиши. –

Т.: Тошкент давлат шақшунослик институти, 2006. –Б. 46.  



2025  

 

 

94 

turkman, turk, ozarbayjon tilida qapï, gagavuz, qo‘miq tillarida qapu, uyg‘ur 

dialektlarida qabïq/qobuq, qirg‘iz, tatar tillarida qapqa, chuvash tilida xapxa, 

qozoq, qoraqalpoq tillarida qaqpa shakllari ( ESS,V,274) qo‘llanishini ta’kidlab 

o‘tish joiz. Atama “yopmoq” ma’nosidagi qadimgi qap- fe’li bilan – ïǧ 

qo‘shimchasidan yuzaga kelgan (ESS,V,263).  

“Chumoli” ma’nosidagi o‘g‘uzcha qarïnča (Jamoliddin Turkiy,15a7; 

Tarjumon,11-20) termini “Devon”da qarïnča (MK,III,384)//qarïnčaq (MK,I,460) 

shakllarida qayd qilingan. Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida qarincha/ 

qarinchqa/qarinchg‘a (QR,30r19) fonetik shakllari istifoda etilgan: Ikinč qarïnča 

Sulaymānǧa ögüt bermiš üčün (QR,13v1); Sulaymān qarïnčqa birlä sözläšgäni 

turur (QR,138v20). “At-tuhfa”da qarïnčaq (36a2) variatini ko‘ramiz. Chig‘atoy 

tilida qarïnčqa, qrim tilida qarïnja (RSL,III,174), ozarbayjon tilida qarïšqa 

(RSL,II,181) fonetik shakllari ishlatilganini Radlov o‘z vaqtida qayd etgan. 

Qarыnja hozirda janubiy Xorazm shevalarida o‘zining asl ma’nosida 

ishlatilmoqda (O‘XSHL,157). Ayni paytda, ushbu zoonimning hozirda ayrim 

turkiy tillarda faol qo‘llanishni E.Sevortyanning etimologik lug‘atidan bilib olish 

mumkin. Ya’ni turkman, qaraim tillarida qarïnja, ozarbayjon tilida qarïşqa, turk 

tili va uning dialektlarida karïnca/qarïnça/garïnja shakllari kuzatiladi 

(ESS,V323). Fikrimizcha, termin qarïn “qorin”, “qursaq” (DTS,427) so‘zi bilan -

ča-čaq kichraytirish affiksidan yasalgan.  

Shahar va qishloqlarning madaniy landshaftlari - parklar, bog‘lar, shuningdek, 

o‘tloq va dalalarda barchaga eng yaxshi tanish bo‘lgan qushlar yashaydi. Ana 

shunday qushlardan biri hisoblanmish chumchuq Mahmud Koshg‘ariyning 

ko‘rsatishicha, o‘g‘uzlar tilida säčä (MK,III,238) deb nomlangan. “Qisasi 

Rabg‘uziy” asarida säčä//sečä (13r12-13), sečäk shakllarini uchratdik: sečäk čop 

tašïdï (43r3). “At-tuhfa”da seršä (24bm), šӓršӓ, šeršӓ (24b10) fonetik variantlarini 

kuzatdik. Jamoliddin Turkiyning “Kitob bulg‘at” asarida serčӓ (16b3), 

“Tarjumon”da turkmancha särčä (10-7) shakllarini ko‘ramiz. Zoonim eski o‘zbek 

tili manbalarida uchramasa-da, bugungi kunga kelib Urganch, Xiva, Xonqa, 

Hozarasp shevalarida sechǝ, ozarbayjon tilida šӓrçӓ, turkman tilida serče, turk tili 

va uning dialektlarida serçӓ/çerçe/çeree (ESS,VII,267) shakllarida o‘zining asl 

ma’nosini saqlab qolgan: azam bilǝn sechǝ  qonar tu:tlara, getmǝ dǝp yeg‘ladыm 

alыs yurtlara (O‘XSHL,237).  

Yumurtqa/yumurtǧa (MK,III,439) “Devonu lug‘otit turk” asarida tovuq va 

boshqa qushlar tuxumini atagan: ol yumurtqanï yutti – u tuxumni yutdi 

(MK,II,363). XIV asr obidasi sanalgan “Qisasi Rabg‘uziy” hamda Alisher Navoiy 

asarlari (ANATIL,III,584) tilida yumurtqa ayni sememada ko‘zga tashlanadi: 

Yumurtqanïŋ ič qapï teg ičindä parda bar erdi (147r5). Ushbu leksema Xorazm 

shevalari, ya’ni Urganch, Xiva, Xonqa, Hazorasp, Yangibozor shevalarida 

yыmыrta, Gurlan, Mang‘it, Yangibozor 1  shevalarida yыmыrtqa fonetik 

 
1Qarang: Абдуллаев Ф. Ўзбек тилининг Хоразм шевалари. –Тошкент: Фан, 1961. –Б.53.  



2025  

 

 

95 

shakllarida tovuq tuxumiga nisbatan qo‘llanadi:…eӊ ullыsы yыmыrtqadayыn, 

tavыg‘ыңa maya bolar (O‘XSHL,134). Turkman, qo‘miq tillarida yumurtğa, 

no‘g‘oy tilida yumïrtqa, boshqird tilida yomortqa, qozoq, qoraqalpoq tillarida 

yomïrtqa, oltoy tilida dïmïrtqa, qaraim tilida ïmïrtqa, turk tilida yumurta, tatar 

yomïrqa, xakas pïmïrxa variantlari ishlatiladi (ESS,IV,250).  

Xulosa. Ko‘rinadiki, o‘rtada uzoq asrlik muddat bo‘lishiga qaramay qiyosiy 

tahlilga tortilgan so‘zlarning aksariyati bugun o‘zbek adabiy tilida qo‘llanishda 

bo‘lmasa-da, qardosh turkiy tillarda ishlatilib kelmoqda. Ba’zilari aynan 

qo‘llanadi, ayrimlari fonetik, yana birlari ma’no o‘zgarishiga uchragan. Binobarin, 

asar so‘z boyligini  qadimgi turkiy til va eski turkiy tilning dastlabki 

yodgorliklarida qayd etilgan leksik birliklar, hozirgi turkiy tillar hamda uning 

shevalari bilan qiyosiy o‘rganish, birinchidan, asardagi turkiy leksemalarning 

ildizi ko‘hna manbalarga borib taqalishini, ikkinchidan, muayyan so‘zlar bugun 

ham ba’zi fonetik o‘zgarishlar bilan bo‘lsa-da, turkiy adabiy til va dialektlarda 

faol ekanini, uchinchidan, ayrim istilohlar tarixiy taraqqiyot natijasida iste’moldan 

chiqib ketganini oydinlashtirdi. 

 

Shartli qisqartmalar 
АNATIL – Алишер Навоий асарлари тилининг изоҳли луғати . I-IV. – Тошкент: 

ФАН, 1983-1985. 

Аt-tuhfa – Изысканный дар тюркскому языку: Грамматический трактат ХIV в на 

арабском языке/Введение, лексико-грамматический очерк, перевод, 

грамматический указател. Э.И. Фазылова и М.Т. Зияевой. –Ташкент, 1978. 

G – Сайфи Сарайи. Гулистан бит-турки//Фазылов Э. Староузбекский язык. 

Хорезмийские памятники ХIV века. I-II-Ташкент: ФАН, 1966-1971. 

DTS – Древнетиюркский словар. –Л.: Наука, 1969. 

Jamoliddin Turkiy – Файзуллаева Ш.А. Исследование языка памятника ХIV в. 

“Китабу булғат ал-муштақ фи луғат ат –турк ва-л қифчақ” Джамалад – Дина ат-

Турки: Дисс.канд. филол.наук. – Ташкент, 1969. 

IRLTYA – Историческое развитие лексики тюрских языков. – М.: Изд-во АН 

ССР, 1961. 

KT - Рустамий А. Сайланма/2-жилд/Туркий тил махзани. - Тошкент: Zilol buloq, 

2022.  

MK – Маҳмуд Қошғарий, Девону луғотит-турк/Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М. Муталлибов. Т. I-III. – Тошкент: ФАН, 1960-1963. 

Mn – Хорезми. Муҳаббат-наме//Фазылов Э.Страузбекский язык. Хорезмийские 

памятники ХIV века. I-II.  –Ташкент: ФАН, 1966-1971. 

Нav  – Иброҳимов С., Шамсиев П. Навоий асарлари луғати. –Т.: Адабиёт ва 

санъат, 1972.  

NF – Нахджул – фарадис//Фазылов Э.Староузбекский язык. Хорезмийские 

памятники ХIVвека. Т. I-II. –Ташкент: ФАН, 1966-1971. 

RSL – Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. I-IV. –СПБ, 1893-1911.  

Tarjumon – Таржумон – XIV aср ёзма обидаси. – Тошкент: ФАН, 1980. 

Тafsir – Бороков А.К. Лексика среднеазиатского тефсира ХII-ХIII ВВ.-М.: Изд-во 



2025  

 

 

96 

восточной лит-ры, 1963. 

XSH – Кутб. Хосров и Ширин // Фазылов Э. Староузбекский язык. 

Хорезмийские памятники ХIV века. Т. I-II. Ташкент: ФАН, 1966-1971. 

ESS – 1) Севортян Э.В. Этимологический словар тюркских языков: 

Обшетюркские и межтюркские основы на гласные. –М.: Наука, 1974-. 

2) Севортян Э.В. Этимологические словар тюркских языков: Обшетюркские и 

межтюркские основа на букву “Б”. –М.: Наука, 1978.  

3) Севортян Э.В. Этимологические основы на буквы “В”, “Г”, “Д”. – М.: Наука, 

1980. 

FSH - Навоий. Фарҳод ва Ширин. Мукаммал асарлар тўплами. Йигирма томлик. 

Саккизинчи том. – Тошкент: Фан. 1992. 

SHT - Абулғозий. Шажарайи турк. – Тошкент: Чўлпон, 1992. 

O‘TIL – Ўзбек тилининг изоҳли луғати. I-II. – Русский язык, 1981. 

O‘XSHL – Ўзбек халқ шевалари луғати. – Тошкент: ФАН, 1971. 

QR – 1) Н.Б. Рабғузий. Қиссаси Рабғузий. I-II Тошкент: Ёзувчи, 1990-1991. 

2) Rabqhyzi. Narrationes de Prophetis. Reproduced in facsimile. Wirt an introductions 

by K. Gronbech. – Copenbech. 1948. 

3) Nasirud-din bin burhayud-din din Rabquz. Kisasul-Enbiya. II. Dizin. Aysu Ata. – 

Ankara, 1997. 

 
 

QORAXONIYLARNI YORITISHDA FATVO ASARLARINING 

AHAMIYATI: AHMAD IBN MUSO KESHSHIYNING  

“MAJMU’ AL-HAVODIS”I MISOLIDA 

 

ABDUMALIK TUYCHIBAYEV  

Anqara universiteti doktoranti, mustaqil tadqiqotchi 

 
Annotatsiya: Qoraxoniylar davrini yoritishda ushbu davrning o‘zida yozilgan fatvo 

majmualarining ahamiyati katta. Mazkur asarlar fiqhning manbalari ierarxiyasida 

nisbatan quyi o‘rinda turgani sababli diniy manba o‘laroq keng tadqiq etilmagan va 

aksariyati hali ham qo‘lyozma holatida qolib kelayotir. Tarixshunoslik jihatidan 

qaralganda esa, mazkur majmualar o‘z davridagi nodir ma’lumotlarni o‘z ichiga oladi.  

Chunki, bu asarlarda keltirilgan fatvolarning aksari tegishli davrda yuzaga chiqqan real 

hodisalarning diniy-huquqiy yechimini aks ettiradi. Ba’zi o‘rinlarda fatvolar qatorida 

ularni keltirib chiqargan holatlar bo‘yicha batafsil  sharhlar ham zikr qilinadiki, ular 

vositasida tegishli davrdagi siyosiy, savdo-iqtisodiy, ijtimoiy va madaniy munosabatlarga 

oid keng tasavvur hosil qilish mumkin. Xususan, davlatdagi sud-huquq tizimining 

tuzilishi, qozilarning tayinlanishi, islom huquqi normalariga amal qilinishini tartibga 

soluvchi Shayxulislom va Shamsulaimma kabi institutlarning tuzilishi, faoliyati va 

vakolatlari, Qoraxoniylarning Saljuqiylar bilan munosabatlari, mamlakatda boshqa din 

vakillariga nisbatan munosabat, jamiyatda savdo-iqtisodiy holat – foizsiz asosda 

sarmoya jalb etish uchun yaratilgan sharoitlar, ta’lim va ilmning qo‘llab-quvvatlanishiga 

jarayonlar haqida fatvo asarlaridan muhim ma’lumotlarni olish mumkin. Maqolamizda 

Qoraxoniylar davrini yoritishda fatvo asarlarining mazkur jihatiga to‘xtalingan. Unda 



2025  

 

 

97 

tegishli davrda yozilgan fatvo majmualarining turlari haqida ma’lumot berilib, mavzuni 

yoritishda Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-havodis va an-navozil va al-

voqe’ot” asarida kelgan fatvolardan keng foydalanilgan.  

Kalit so‘zlar: Fatvo, navozil, Qoraxoniylar, Shamsulaimma, Shayxulislom, fiqh. 

Аннотация: При изучении эпохи Караханидов большое значение имеют 

сборники фетв, написанные в тот же период. Эти труды занимают 

сравнительно низкое место в иерархии источников фикха, поэтому как 

религиозные источники они исследованы недостаточно, и большинство из них до 

сих пор сохраняются в рукописном виде. С точки зрения историографии данные 

сборники содержат уникальные сведения о своём времени, поскольку большинство 

приведённых в них фетв отражают религиозно-правовые решения реальных 

событий соответствующего периода. В некоторых случаях наряду с фетвами 

приводятся подробные комментарии к обстоятельствам, их породившим, что 

позволяет получить широкое представление о политических, торгово-

экономических, социальных и культурных отношениях того времени. В частности, 

из фетв можно почерпнуть важные сведения о структуре судебно-правовой 

системы государства, порядке назначения казиев, деятельности и полномочиях 

институтов, регулирующих применение норм исламского права таких как 

Шейхульислам и Шамсульаимма, об отношениях Караханидов с Сельджуками, о 

положении представителей других религий в стране, о состоянии торговли и 

экономики, в том числе об условиях для привлечения капитала на беспроцентной 

основе, а также о процессах поддержки образования и науки. В данной статье 

рассматривается именно этот аспект фетв как источников по истории 

Караханидов. Приводятся сведения о видах сборников фетв, созданных в этот 

период, и в освещении темы широко используются фетвы из труда Ахмада ибн 

Мусы Кешши «Маджмуъ ал-хавадис ван-навазиль вал-вакиъат». 

Ключевые слова: Фетва, Навазиль, Караханиды, Шамсулаимма, Шайхулислам, 

фикх. 

Abstract: The collections of fatwas composed during the Karakhanid period hold 

significant importance in elucidating the historical, social, and legal landscape of that 

era. As these works occupy a relatively lower position in the hierarchy of sources within 

Islamic jurisprudence (fiqh), they have not been extensively studied as primary religious 

texts, and the majority of them remain in manuscript form. From a historiographical 

perspective, however, these compilations encompass a valuable information about their 

time. The fatwas contained within them often reflect the religious and legal resolutions of 

real events that occurred during the respective period. In certain instances, detailed 

explanations are provided alongside the fatwas, describing the circumstances that gave 

rise to them, which enables a comprehensive understanding of the political, economic, 

social, and cultural relations of the time. In particular, these works offer critical insights 

into the structure of the judicial system, the appointment of qadis (judges), the 

organization, functions, and jurisdiction of institutions such as the Shaykh al-Islam and 

Shams al-Aʾimma that used to regulat the implementation of Islamic legal norms, as well 

as the relations between the Karakhanids and the Seljuks, the state’s treatment of 

representatives of other faiths, and the socio-economic environment, including 

mechanisms created to attract investment on an interest-free basis. Furthermore, they 

provide important data regarding the promotion of education and the support of 



2025  

 

 

98 

scholarly activities. The present article examines these aspects of fatwa literature as a 

means to shed light on the Karakhanid period, providing information about the types of 

fatwa compilations produced during that time, and drawing extensively upon the fatwas 

recorded in Ahmad ibn Musa al-Keshshi’s Majmuʻ al-Ḥawādith wa al-Nawāzil wa al-

Waqāiʻ in the analysis. 

Keywords: Fatwa, Nawazil, Kara-Khanid Khanate, Shaykh al-Islam, Shams al-

Aʾimma, fiqh. 

 

Kirish. 

Qoraxoniylar tarixiga oid ko‘plab tarixiy va adabiy manbalar chuqur 

o‘rganilgan bo‘lsa-da, bugunga qadar e’tibordan chetda qolib kelayotgan nodir 

ma’lumotlar to‘lami mavjud. U ham bo‘lsa – tegishli davrning o‘zida yozilgan 

fiqhning 1  amaliy sohasi, ya’ni navozil 2  yo‘nalishidagi fatvo majmu’alaridir. 

Mazkur sohadagi qirqqa yaqin asarning aksari hali ham nashr qilinmagani fiqh 

ilmida ularning matn3  va sharh 4  asarlaridan keyin uchinchi darajadagi manba 

o‘laroq tasniflanishi bilan bog‘liq. Ammo tarix va jamiyatshunoslik jihatidan 

qaralganda, aynan fatvo asarlari o‘z davriga doir nodir axborotni tashuvchi 

manbalar hisoblanadi. 

Maqsad va vazifa. 

Ushbu tadqiqotning maqsadi – Qoraxoniylar davrini yoritishda mazkur 

davrning o‘zida yozilgan huquqiy manbalar, ya’ni fatvo asarlarining o‘rni va 

ahamiyatini ochib berishdir. Buning uchun avvalo, tegishli davrdagi fatvo asarlari 

haqida ma’lumot berilib, ushbu manbalarning xususiyatiga binoan tasniflash 

yuzasidan takliflar ilgari surilgan. Shuningdek, har bir fatvo muayyan ijtimoiy 

hodisaga tayanganidan kelib chiqib, muayyan fatvolar misolida Qoraxoniylar 

davridagi siyosiy va ijtimoiy-iqtisodiy hayot bo‘yicha tahlil amalga oshirilgan.  

Usullar. 

Muayyan davrning o‘zida yozilgan hujjatlar tegishli zamondagi voqealar 

haqida ma’lumot olish va ularni aniq tushunishga katta imkon yaratadi. Jumladan, 

Qoraxoniylar davrining o‘zida yozilgan hujjatlar va huquqiy fikr-mulohazalar 

manbai – fatvo asarlaridagi ma’lumotlarni o‘rganish, tahlil qilish va sintez qilish 

orqali ushbu davr haqida muayyan xulosalar chiqarish mumkin. Ushbu holat 

inobatga olinib, maqola mavzusini yoritishda "tarixiy tadqiqot usuli"dan keng 

foydalanildi. Bunda tarixshunoslikdagi asosiy tamoyil – voqe’a va hodisalarni 

tarixiy matnlar va hujjatlar asosida yoritishga urg‘u berildi.  

Natijalar va mulohaza. 

 
1 Ислом ҳуқуқи илми. 
2 Бирор ҳуқуқий мазҳабнинг асосчиларидан кейинги даврда юзага келган янги масалалар ва 

уларнинг ечимларини ўрганувчи фиқҳ соҳаси. 
3 Ҳуқуқий мазҳаб асосларининг ҳукм ва хулосаларини мухтасар ҳолда жамлаган китоблар. 
4 Матн асарларидаги жумла ва сўзларнинг шарҳига асосланган манбалар. 



2025  

 

 

99 

“Keyin yuzaga kelgan, insonlar uchun qiyinchilik yaratgan holat” 

ma’nosidagi “nozila” so‘zining ko‘pligi bo‘lgan navozil istilohi 1  mazhab 

asoschilarining asarlarida uchramagan, keyingi davrda yuzaga kelgan huquqiy 

savollar va ularning yechimini nazarda tutadi. Bu turdagi masalalarni ifodalash 

uchun "voqe’ot”, “havodis”, “fatovo” so‘zlari ham qo‘llanilgan.2 Fiqhning mazkur 

yo‘nalishiga oid ilk manba Somoniylar davrining oxirlarida vatandoshimiz 

Abullays Samarqandiy (v. 373/983) tomonidan yozilgan “Fatovo an-Navozil” 

asaridir. Ushbu kitob keyingi davr manbalarining uslubi va mazmunining 

shakllanishida katta ta’sir ko‘rsatgan.  

Qoraxoniylar davrida yozilgan navozil asarlari rivojini uch bosqichga bo‘lish 

mumkin. Ilk davrda muayyan shahar ulamosining fatvo jamlanmalari keng 

tarqalgan. Muhammad ibn Fazl Buxoriyning “Fatovo al-Fazliy”,3 Muhammad ibn 

Valid Samarqandiyning “al-Jome’ul-Asg‘ar”,4 asarlari shular jumlasidandir. Ayni 

davrda mualliflari ma’lum bo‘lmagan “Fatovo a’immat Buxoro”,5 “Fatovo ahli 

Samarqand”6 va “Fatovo Xorazm”7 kabi majmualar ham bo‘lgan. Shu bilan birga, 

asarlarda Abdulaziz Halvoniyning (v. 452/1060?) “al-Voqe’ot vil-furu’”, 

Abulyusr Pazdaviyning (v. 493/1100) “al-Voqe’ot”, Mahmud ibn Zayd 

Lomishiyning (515/1121 yilda hayot bo‘lgan) “Voqe’ot al-Lomishiy” asarlari ham 

zikr qilingan bo‘lsa-da, bugunga qadar yetib kelmagan.  

XII asrning boshlaridan avvalgi manbalarni jamlash, farqli maktab va 

hududlarga oid asarlardan dolzarb fatvolarni tanlab, majmualar yozish 

boshlangan. Bu jarayonda dastlab Samarqand va Buxorodagi uslubda o‘xshashlik 

aks etgan. Jumladan, Buxoroda yozilgan Muhammad ibn Ibrohim Hasiriyning (v. 

500/1107?) “al-Hoviy fil-Fatovo”si bilan ayni davrga oid Samarqand manbalarida 

yaqin uslub qo‘llanilgan. Saljuqiylar hukmdori Sulton Sanjar Movarounnahrni 

tobe etgach, Buxoroda avtonom Sadrlar hokimiyatining o‘rnatilishi 8  bilan bu 

 
1 Кая, Эйюп Саид. “Навозил”, Туркия Диёнат вақфи Ислом Энциклопедияси, XXXIII жилд, 

Истанбул: TDV нашриёти, 2007, б. 34. 
2 Эрдоған, Меҳмет. Фиқҳ ва ҳуқуқ терминлари луғати (Fikih ve Hukuk Terimleri Sözlüğü). 

“Ensar” нашриёти, Истанбул, 2005. Б. 365, 597; Бедир, Муртеза. Бухоро ҳуқуқ мактаби 

(Buhara Hukuk Okulu). İSAM нашриёти: Истанбул, 2019. Б. 76. 
3 Бухоро олимлари фатволари жамланган. 
4 Самарқанд олимлари фатволари жамланган. 
5 Кешший, Аҳмад ибн Мусо. Мажмуъ ал-ҳаводис ва ан-навозил ва ал-воқеъот. Истанбул, 

Сулаймония кутубхонаси Мурод Мулла қўл ёзма асарлар коллекцияси, инв. рақами:  1181, 

192b. 
6  Бухорий, Буръониддин.  Ал-Муҳит ал-Бурҳоний. “Дорул-кутубил-илмийя” нашриёти, 

Ливан, 2004.  1/61, 283. 
7 Аввалги манба, 1/50. 
8  Ўзел, Аҳмет. “Садрушшаҳид”, Туркия Диёнат вақфи Ислом Энциклопедияси, XXXV 

жилд, Истанбул: TDV нашриёти, 2008. – Б. 425; Хункан, Ўмер Сонер. Ўрта асрларда 

Самарқандда илк замонавий туркий университет: Тамғачхон Иброҳим мадрасаси (Ortaçağ 

Semerkand’inda İlk Modern Türk Üniversitesi: Tamgaç Han İbrahim Medresesi) Тракия 

университети адабиёт факультети журнали. 4-жилд, 8-сон. 2014. Б. 28. 



2025  

 

 

100 

yerdagi ilmiy asarlar, jumladan, fatvo jamlanmalarining uslubiyatida ham yangilik 

yuzaga keldi. Sadrlar oilasidan bo‘lgan Abu Hafs Husomiddin Sadrush-shahid (v. 

536/1141) boshlab bergan bu uslub avvalgi darvga oid manbalardan fatvo naqlida 

matnni qisqartirish, ortiqcha deb hisoblangan tafsilotlarni tushirib qoldirishdan 

iborat edi. Murtazo Bedirning ta’biri bilan aytganda, “an-Navozilda1 muayyan bir 

fatvo kimga yo‘naltirilgani qayd qilinganiga qaramay, xuddi shu fatvolarni 

keltirgan al-Voqe’ot2 muallifi ularning kimga oidligini ko‘rsatmagan.”3  

Buxoroga xos ushbu yangi uslubga muvofiq ba’zi holatlarda fatvoning qaysi 

maktabga oidligini bildirish uchun mintaqa va davrlarni muayyan ramz bilan 

ishoratlash, tegishli belgi ostida tanlangan fatvolarni zikr qilish ham kuzatilgan. 

Sadrush-shahid (v. 536/1141)ning o‘zi ushbu uslubda “al-Voqe’ot”, “al-Fatovo al-

kubro” va “Umdat al-Fatovo” asarlarini, uning shogirdi Burhoniddin Marg‘inoniy 

(v. 593/1197) esa “at-Tajnis val-mazid” kitobini yozgan. Bu shakldagi asarlar sof 

huquqiy ma’noda masalalarni sharhlashda foydalaniladigan muxtasar material 

to‘plash, madrasalarda talabalar tomonidan matnlarni yodga olish uchun muxtasar 

matnning shakllantirilishi jihatidan muhim va foydali bo‘lgan. Ammo tegishli 

fatvo muallifining nomini tushirib qoldirilishi ilk davr olimlari bilan aloqaning 

uzilishiga, fatvo tafsilotlarining qisqartirilishi esa tarixiy va ijtimoiy jihatdan 

qimmatli axborotning yo‘qolishiga  olib kelgan.  

Buxoroda shakllangan bu usul XII asrning ikkinchi yarmida deyarli butun 

mintaqaga tarqalgan. Keyingi davrda uslub va mazmun jihatidan ko‘proq nazariy 

fiqhni yodga soluvchi, Sadrush-shahid maktabining yanada taraqqiy etgan shakli 

deb atash mumkin bo‘lgan asarlar yuzaga kelgan. Marg‘inoniyning (v. 593/1197) 

“Muxtorot an-Navozil”, Iftixoruddin Buxoriy (ö. 542/1147)ning “Xulosat al-

Fatovo”, Abulqosim Samarqandiy (v. 559/1163)ning “al-Multaqat”, Abu Hafs 

Oqiliy (v. 576/1180)ning “Minhoj al-Fatovo”, Abu Nasr Attobiy (v. 

586/1190)ning  “Javome’ al-fiqh”, Abu Bakr Muhammad ibn Ahmad Buxoriy (v. 

619/1222)ning “al-Fatovo az-zahiriyya”, Burhonushshari’a Buxoriy (Vl/Xll 

asr)ning “Tatimmat al-fatovo”, Ahmad ibn Muhammad ibn Abu Bakr (636/1238-

9 yilda hayot bo‘lgan)ning “Xizanat al-Fatovo” va “Majma’ al-fatovo” asarlari 

shular jumlasidandir. 

Ayni davrda yozilganiga qaramay, Sadrush-shahidning ta’siridan xoli 

kamsonli fatvo majmualaridan biri – Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-

havodis va an-navozil va al-voqe’ot” asaridir.4 Qoraxoniylar nazoratida qolgan 

Samarqandda bitilgani uchun ushbu asar Sadrlar bilan Buxoroga kirib kelgan 

 
1 Абуллайс Самарқандийнинг асари назарда тутилган. 
2 Садрушшаҳиднинг асари назарда тутилган. 
3 Бедир, Муртеза. Бухоро ҳуқуқ мактаби (Buhara Hukuk Okulu). İSAM нашриёти: Истанбул, 

2019. Б. 95-96. 
4 2022 йилда мақола муаллифи томонидан китобнинг танқидий нашри тайёрланган. Қаранг: 

Аҳмад ибн Мусо Кешший. Мажмуъ ал-ҳаводис ва ан-навозил ва ал-воқеъот. Ношир: 

А.Туйчибаев, Байрут: Ибн Хазм нашриёти, 2022. 



2025  

 

 

101 

yangi uslubdan ta’sirlanmagan bo‘lishi mumkin. Keshshiyning ushbu asarida 

fatvolarni qisqartirish deyarli kuzatilmaydi. Ba’zi hollarida muayyan fatvo 

bo‘yicha olimlar o‘rtasida yuzaga kelgan bahs-munozaralar, hodisalar va hatto 

hokimiyat bilan ulamo o‘rtasidagi muloqotlar ham batafsil zikr qilinadi. Sof 

huquq ilmi nuqtai nazaridan bu uslub nomuvofiq bo‘lishi mumkin. Hatto shu 

sababli ham keyingi davrda yozilgan fatvo asarlari ko‘proq Buxoro maktabi 

tarzida yozila boshlagan. Ammo tarixni, muayyan davrdagi siyosiy, iqtisodiy-

ijtimoiy va madaniy hayotni yoritishda Keshshiyning asarida keltirilgan fatvolar 

ortidagi voqe’a va hodisalar muhim manba bo‘lib xizmat qiladi. 

Keshshiy asarining muqaddimasida bildirganidek, o‘zidan avval yozilgan 15 ta 

manbadan foydalangan. Ularning ichida maqola mavzusi doirasida bo‘lganlari – 

Payg‘ambar avlodidan bo‘lgani sababli Qoraxoniy xoqonlari tomonidan alohida 

e’zozlangan Muhammad ibn Abu Shujo’ Muhammad ibn Hamza Alaviy (v. 

1098)ning  “Muxtasar G‘arib ar-rivoya”si, Samarqandda ilk Shayxulislom 

o‘laroq faoliyat ko‘rsatgan Ato ibn Hamza So‘g‘diy (XI asrning ikkinchi yarmi) 

“Fatovo”si, shahar olimlarining nodir fatvolari jamlangan “Fatovo Muhammad 

ibn Valid Samarqandiy” va  “Fatovo Najmiddin Nasafiy” asarlari alohida 

e’tiborga molik. 

Keshshiyning asarida keltirilgan fatvolardan mintaqada turkiy qabilalarning 

ta’siri orta boshlaganini ko‘rish mumkin. Kamida 7 ta fatvoda turkiylar (أتراك) 

ifodasi mavjud. Hatto bir fatvoda hududda turkiylashuvga to‘g‘ridan ishora 

qiluvchi savol so‘ralgan. Unga ko‘ra, Najmiddin Nasafiydan “Agar ertaga bu 

mavzeni Turkistonga aylantirmasam, ayolim taloq bo‘lsin” degan kishi qasamini 

qanday ado etadi deb so‘ralganda, u “Bu yerga ko‘plab turkiylarni yerlashtirish 

bilan”1 degan javobni bergan. Asarda kelgan yana bir hikoyadan esa, Samarqand 

amirining turkiy bo‘lgani anglashiladi. Unga ko‘ra, shaharning Kigizchilar 

ko‘chasi ( ال لب ادین سك ة  )dagi bir uyda bazm uyushtirilib, ichkilik bo‘lgani xabari 

Shayxulislomga yetib kelganda, u zudlik bilan bu yerga kelib amri ma’ruf qilgan. 

Mehmonlar ichida turkiylar bo‘lib, ulardan biri amir ekani ( منهم واحد  أتراك  وفیهم 

-aniqlangan. Avvaliga, bazm qatnashchilari Shayxulislomning ogohlan (أمیر

tirishlariga quloq solmagan. Muhtasib Qozi Hasan Faqo’iy hamda bevosita Xoqon 

hurmatiga noil bo‘lgan Payg‘ambar avlodi Muhammad ibn Abu Shujo’ 

Muhammad ibn Hamza Alaviy yetib kelgandan keyin, ko‘plab faqihlar ishtirokida 

chora ko‘rilgan.2  

Ma’lumki, Qoraxoniylar davlat hududida hanafiylik huquqini asos qilib 

olganlar. Davlat va jamiyatda huquqiy nazorat uchun yangi tuzilmalar 

shakllantirilgan. Avval Buxoroda Shamsulammma, keyinchalik esa Samarqandda 

Shayxulislom lavozimlari yuzaga kelib, ular vositasida hanafiy mazhabini 

rivojlantirish maqsad qilingan. Jumladan, Keshshiyning asaridagi ma’lumotlar 

 
1 Кешший, 181б. 
2 Кешший, 321а. 



2025  

 

 

102 

Shayxulislom maqomi Samarqandda hanafiy olimlarining eng yuqori unvoni 

bo‘lganini ko‘rsatadi. Bu daraja faqat hanafiy mazhabi olimiga berilgan. 

Taxminimizcha, Samarqanddagi ushbu unvon davlat boshqaruvidagi lavozimni 

nazarda tutgan bo‘lib, bevosita Qoraxoniy Xoqoni tashabbusi bilan ta’sis etilgan 

bo‘lishi mumkin. Usmonlilar davlatidagi oliy martabali diniy rahbar – 

Shayxulislom lavozimining ildizlari ham Qoraxoniylarga borib taqalishini ilgari 

surish mumkin. 

Keshshiyning asarida keltirilgan ma’lumotlardan Shayxulislom Sug‘diyning 

Qozilar tomonidan chiqarilgan hukmlarning huquqqa muvofiqligini baholagan va 

nazorat qilgan, yaxshilikka buyurib, yomonlikdan qaytarish vazifasini o‘z 

zimmasiga olgani, qonunga xilof va nohaq ishlarni yuzaga kelgan, zarur 

choralarni ko‘rgani anglashiladi. Ato Sug‘diyning vafotidan so‘ng Shayxulislom 

lavozimiga Ali b. Muhammad Isbijobiy (1141 yilda tug‘ilgan), undan keyin esa, 

Mahmud b. Ahmad Sog‘archi (1160-yilda tug‘ilgan) kabi olimlar keltirilgan.1 Ikki 

olimning nomidan va nisbasidan ko‘rinib turganidek, Qoraxoniylar keyingi 

davrda ushbu lavozimga kelib chiqishi turkiy bo‘lgan ulamoning kelishini qo‘llab 

quvvatlaganini bildirish mumkin. 

Qoraxoniylar davlatida Bosh qozi Xoqon tomonidan tayinlangan. Tayinlash 

haqidagi qarorda Bosh qoziga quyi turuvchi qozilarni tayinlash vakolati (  الإذن

 aniq ko‘rsatilgan taqdirda, u boshqa qozilarni belgilay olgan. Aks (بالاستخلاف

holda, Bosh qozi tayinlagan qozilarning hukmi kuchga kirmagan.2 Qiziq jihati, 

Qoraxoniylarning Saljuqiylarga tobe bo‘lishi qozilarni tayinlash jarayoniga ham 

ta’sir qilgan va bu Keshshiyning asarida ham aks etgan. Unda kelgan sud 

hujjatlaridan birining tahliliga ko‘ra, XI asrning oxirlarida hudud Saljuqiylar 

hukmdori Sulton Sanjar tomonidan bo‘ysundirilgach, Bosh qozining Xoqon, 

Xoqonning esa Sanjar tomonidan tayinlanganini ( القضاة بسمرقند وذلك  من جهة قاضي 

 aniq yozish amaliyoti boshlangan.3 (الخاقان ثم  الخاقان  من جهة سنجر

Keshshiy tomonidan naql qilingan yana bir muhim ma’lumot Samarqand 

faqihlari tomonidan tasdiqlangan va muomalaga kiritilgan “al-bay’ bil-vafo” (  البیع

فاءبالو  ) shaklidagi bitim haqidadir. Qoraxoniylar davrida ushbu turdagi 

shartnomalarga ruxsat berilishi sarmoyadorlardan mablag‘ jalb etishga imkon 

yaratib, jamiyatning savdo-iqtisodiy rivojiga katta yo‘l ochgan. Bunday 

kelishuvga ko‘ra, sarmoyador biror kishiga qarz maqsadida bergan puli uchun 

muayyan mulkni sotib olgandek harakat qilgan, ammo qarz vaqti kelib 

qaytarilganda, tegishli mulkni qaytarib berishga va’da bergan. Shartnomaning 

nomi ham ana shu va’daga vafo qilish mazmunida “vafo bitimi” deb atalgan. 

Keshshiyning fatvo majmuasida kelishicha, bu turdagi oldi-sotdi bitimi riboga, 

 
1  Қаранг: Туйчибаев, Абдумалик. Самарқандда Шайхулислом идораси: XI-XII асрлар 

(Shaykh al-Islam’s Office in Samarkand (XI-XII. Centuries). 3. Uluslararasi Öğrenciler Sosyal 

Bilimler Kongresi. Истанбул, 2017, Б. 141-147. 
2 Кешший, 276б. 
3 Кешший, 283а. 



2025  

 

 

103 

ya’ni foizli qarz o‘rniga chora ( للربو  deb qabul qilgan. Samarqand (احتیالاا 

Shayxulislomi Ato So‘g‘diy bu turdagi bitimni garov (رهن) uchun berilgan 

mulkka qiyoslab, “Bizningcha, garov va bu (vafo bitimi)ning o‘rtasida hech bir 

hukmda farq yo‘q. Chunki tomonlar uni oldi-sotdi deb nomlasalar-da ( بیعاا  ,(سم یا 

maqsadlari – garov va qarzni kafolatlashdir ( والاستیثاق بالدین الرهن   ). Zero, sotuvchi 

ushbu bitimdan so‘ng barchaga: “Falonchiga mulkimni garov qilib berdim” 

deydi, oluvchi esa “falonchining mulkini garovga oldim”, deb aytadi” 

mazmunida fikr bildirgan.1 

“Majmu’ al-havodis”dagi ayrim fatvolar Qoraxoniylar davridagi diniy 

bag‘rikenglikni holatini ko‘rsatib berishi jihatidan bugun ham dolzarbdir. 

Najmiddin Nasafiyning hikoya qilishicha, Sarpulda musulmonlar yaxshilik qilgan 

bir ma’jusiyning bolasining sochini kestirish munosabati bilan uyushtirgan 

ziyofatiga borgan musulmonlar masalasida Shayxulislom “Ahli zimmaning 

taklifini qabul qilish shari’atda mutloqdir (cheklanmagan)”, deya javob bergan.2   

Boshqa bir fatvoda esa, musulmonlardan yer yoki bog‘ sotib olib uni o‘zlariga 

mozor qilib olgan (لهم مقبرة   yahudiylarni bu ishiga to‘sqinlik qilish (فات خذوها 

mumkinmi degan masalada Shayxulislom “Yo‘q, chunki ular uni mulk qilib 

oldilar. Shu sababli xuddi musulmonlar kabi xohlaganlarini qiladilar”, (  لأن هم ملكوها

  deb javob bergan.3 (فیفعلون ما شاؤوا كالمسلم

Qoraxoniylar ilm-fanga katta ahamiyat bergan. Hatto ba’zi tadqiqotlar islom 

dunyosidagi ilk madrasa Samarqandda tashkil topganini ko‘rsatadi. O‘mer Soner 

Xunkanning xulosasiga ko‘ra, 1066 yilda Ibrohim Tamg‘achxon (1041-1068) 

tashabbusi bilan ochilgan madrasa Islom dunyosida mavjud bo‘lgan masjidlardagi 

ilm halqalaridan farqli o‘laroq, to‘liq ta’limga ixtisoslashgan muassasa sifatida 

ajralib turadi. Madrasaning o‘ziga ajratilgan alohida binosi, maosh oluvchi 

mudarrislari, stipendiya asosida o‘quvchi talabalari, kutubxonasi va ta’lim dasturi 

bo‘lgan. Ibrohim Xoqon madrasasi bu xususiyatlarga ega ilk ilm dargohi bo‘lgan 

va hatto Saljuqiylarning Nizomiya madrasalari uchun o‘rnak bo‘lib xizmat qilgan. 

Madrasada imom, muazzin, muftiy kabi diniy soha mutaxassislari qatorida 

muhtasib, kotib, tarjimon, ayg‘oqchi va elchi kabi davlat boshqaruvi uchun 

muhim xizmatchilar ham yetishib chiqqan.4  Mazkur madrasa haqida Keshshiy 

asarida kelgan bir hikoya unga oid muhim ma’lumotni berishi bilan ahamiyatlidir. 

Unga ko‘ra, “Xoqoniya madrasasi” (الخاقانی ة  deb atalgan mazkur (المدرسة 

dargohning asosiy muallimlaridan Qoraxoniylar tomonidan Samarqandga taklif 

etilgan Payg‘ambar avlodi Abu Shujo’ Alaviy edi. Olimning madarasa ichida 

 
1 Кешший, 229б. 
2 Кешший, 382а. 
3 Кешший, 285б. 
4  Хункан, Ўмер Сонер. Ўрта асрларда Самарқандда илк замонавий туркий университет: 

Тамғачхон Иброҳим мадрасаси (Ortaçağ Semerkand’inda İlk Modern Türk Üniversitesi: 

Tamgaç Han İbrahim Medresesi) Тракия университети адабиёт факультети журнали. 4-жилд, 

8-сон. 2014. Б. 28-29.  



2025  

 

 

104 

alohida kutubxonasi (كتبه فیها  كانت  التي  .bo‘lgan (الحجرة  1  O‘z davrida 

Qoraxoniylarning Shayxulislomi bo‘lib yetishgan Ato ibn Hamza So‘g‘diy ham 

bu yerda ta’lim olgan.  

Asarda keltirilgan bir voqe’a Xoqon bilan ulamo o‘rtasidagi munosabatni 

yaqindan tasavvur qilishga imkon beradi. Ato So‘g‘diyning hikoya qilishicha, 

yoshligida Buxoroda ta’lim olgan vaqtda Qoraxoniylar Xoqoni Ibrohimga yaqin 

bo‘lgan Gulbodom ismli bir shaxsga oid huquqiy da’voda olimlar o‘rtasida 

kelishmovchilik yuzaga kelgan. Shamsulaimma Halvoniy (v. 452/1060?) 

boshchiligidagi ulamolar da’vo hujjatining qoidalarga to‘liq muvofiq ekanini 

bildirgani holda, Bosh qozi bo‘lgan Ali So‘g‘diy buni qabul qilmagan. Uzoq 

munozaradan so‘ng olimlar Xoqonning saroyiga chaqirtirilib, bir qarorga 

kelishlari so‘ralgan. Uzoq tortishuvdan so‘ng Ali So‘g‘diy hujjatda “Gulbodom 

foydasiga hukm chiqardim” (وقضیت لگُلْبادام) degan jumlada aynan qaysi Gulbodom 

haqida gap ketayotgani aniq ko‘rsatilmagani, agar sud majlisida ushbu ismga ega 

ikki shaxs bo‘lgan bo‘lsa, chalkashlik yuzaga kelishini tushuntirib, boshqa 

olimlarning ham o‘z fikriga qo‘shilishiga erishadi va hujjat yangidan tuziladi.2 

Xulosa. 

Yuqorida keltirilgan ma’lumot va tahlillar Ahmad ibn Muso Keshshiyning 

“Majmu’ al-havodis va an-navozil va al-voqe’ot” asari misolida fatvo 

kitoblarining Qoraxoniylar davrini yoritishda naqadar muhimligini yaqqol 

ko‘rsatadi. Bu manbalar diniy huquqqa oid bo‘lgani sababli keng qamrovli tarixiy 

axborotga ega bo‘lmasligi mumkin. Lekin tarix kitoblarida keltirilgan ma’lumotni 

tasdiqlash, davlatdagi sud-huquq tizimini o‘rganish, tegishli davrdagi oilaviy, 

ijtimoiy va savdo-iqtisodiy munosabatlarga oid tasavvur hosil qilish, 

hokimiyatning diniy ulamo bilan munosabatlarini tahlil qilish jihatidan ushbu 

kitoblar nodir ma’lumotlarni o‘zida jamlagan. Bugunga qadar aksari qo‘lyozma 

holida qolib kelayotgan ushbu asarlarning tanqidiy nashrini tayyorlab, ilm 

hamjamiyatiga taqdim etish katta ahamiyatga ega. Buning uchun esa, quyidagi 

takliflarni ilgari surish mumkin: 

1. Qoraxoniylar davri tadqiqotchilarini tegishli davrda yozilgan va ko‘pi 

qo‘lyozma holatida saqlanib kelayotgan fatvo asarlarini chuqur o‘rganishga jalb 

qilish.  

2. Magistratura va doktorantura ta’limida dissertatsiyalar yozish doirasida 

tanqidiy nashr tayyorlashni yo‘lga qo‘yish. 

3. Mas’ul idoralar tomonidan Qoraxoniylar davriga oid qo‘lyozma asarlarning 

eng sifatli nusxalarini tanlab olish, o‘rganish va tanqidiy nashrga tayyorlash uchun 

alohida grant dasturlarini ochish. Bu kabi asarlarinng aksariyati Turkiya, Misr, 

Saudiya Arabistoni kabi xorijiy davlatlarda saqlab kelinayotgani sababli ularning 

 
1 Кешший, 11а. 
2 Кешший, 272аб. 



2025  

 

 

105 

tadqiq qilishga moddiy garnt dasturlarining ochilishi bu boradagi ilmiy ishlarni 

ko‘paytirishga xizmat qiladi. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Абдумалик Туйчибаев. Самарқандда Шайхулислом идораси: XI-XII асрлар 

(Shaykh al-Islam’s Office in Samarkand (XI-XII. Centuries). 3. Uluslararasi Öğrenciler 

Sosyal Bilimler Kongresi. Истанбул, 2017, 568 б.  

2. Аҳмад ибн Мусо Кешший. Мажмуъ ал-ҳаводис ва ан-навозил ва ал-воқеъот. 

Истанбул, Сулаймония кутубхонаси Мурод Мулла қўлёзма асарлар коллекцияси, 

инв. рақами: 1181, 441 варақ. 

3. Аҳмад ибн Мусо Кешший. Мажмуъ ал-ҳаводис ва ан-навозил ва ал-воқеъот. 

Ношир: А.Туйчибаев, Байрут: Ибн Хазм нашриёти, 2022, I-III жилдлар. 

4. Аҳмет Ўзел. “Садрушшаҳид”, Туркия Диёнат вақфи Ислом 

Энциклопедияси, XXXV жилд, Истанбул: TDV нашриёти, 2008, 425-427 б. 

5. Бурҳониддин Бухорий. Ал-Муҳит ал-Бурҳоний. “Дорул-кутубил-илмийя” 

нашриёти, Ливан, 2004, I-IX жилдлар. 

6. Меҳмет Эрдоған. Фиқҳ ва ҳуқуқ терминлари луғати (Fikih ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü). “Ensar” нашриёти, Истанбул, 2005, 626 б. 

7. Муртеза Бедир. Бухоро ҳуқуқ мактаби (Buhara Hukuk Okulu). İSAM 

нашриёти: Истанбул, 2019, 253 б. 

8. Ўмер Сонер Хункан. Ўрта асрларда Самарқандда илк замонавий туркий 

университет: Тамғачхон Иброҳим мадрасаси (Ortaçağ Semerkand’inda İlk Modern 

Türk Üniversitesi: Tamgaç Han İbrahim Medresesi) Тракия университети адабиёт 

факультети журнали. 4-жилд, 8-сон. 2014, 17-44 б. 

9. Эйюп Саид Кая. “Навозил”, Туркия Диёнат вақфи Ислом 

Энциклопедияси, XXXIII жилд, Истанбул: TDV нашриёти, 2007, 34-35 б. 

 
 

 

KARAHANLI SIYASI DÜŞÜNCESINDE “KARA” KAVRAMININ 

ANLAM KATMANLARI 

 

TUBA TOMBULOĞLU 

Anqara Yildirim Boyazid universiteti dosenti 

FIRUZA DJUMANIYAZOVA 

O’zR FA Sharqshunoslik instituti katta ilmiy xodimi, tarix fanlari nomzodi 

 
Özet. Bu çalışma, Türk kültüründe “kara” kelimesinin Karahanlılar dönemi 

bağlamında kazandığı çok katmanlı anlamları incelemektedir. Etimolojik olarak “siyah” 

anlamına gelen “kara”, Türk düşüncesinde yalnızca bir renk değil; yön, toplumsal 

tabaka, kudret ve kutsallık göstergesi hâline gelmiştir. Eski Türklerde kara kuzeyi temsil 

eder, bu nedenle “kara” merkezi gücü ve yüceliği simgeler. Karahanlı Devleti’nde “Kara 

Han” unvanı, hem siyasi meşruiyetin hem de “kut” anlayışının yansımasıdır. Bu sıfat 

yalnızca en yüksek hükümdar için kullanılmış, devletin doğu kolunu ve merkezi otoriteyi 



2025  

 

 

106 

sembolize etmiştir. Aynı zamanda “kara” halkı (kara bodun) ve toplumun alt tabakasını 

ifade eden bir sosyal terim olarak da yer almıştır. Kutadgu Bilig’de “ak beg” (bey) ve 

“kara kul” (halk) karşıtlığı bu toplumsal yapıyı açıkça gösterir. Coğrafyada da “Kara 

Kum”, “Kara Kurum” gibi yer adlarıyla kuzey yönüyle özdeşleşmiştir. Edebî metinlerde 

ve destanlarda “kara ev”, “kara halk” gibi ifadeler, sade yaşamı ve halk kültürünü 

temsil eder. Böylece “kara”, Türk siyasi ve kültürel dünyasında hem yönsel, hem sosyal 

hem de ideolojik bir simgeye dönüşmüş; renk sembolizmi üzerinden gücü, köklülüğü ve 

kutsallığı bir arada ifade eden bütüncül bir kavram hâline gelmiştir. 

Anahtar kelimeler: Karahanlılar, Siyasi Düşünce, “Kara”, Karahan 

Annotatsiya. Ushbu tadqiqot turkiy madaniyatda “qora” so‘zining Qaraxoniylar 

davrida kasb etgan ko‘p qirrali ma’nolarini tahlil qiladi. Etimologik jihatdan “qora” 

ma’nosini anglatuvchi bu so‘z turkiy tafakkurda faqat rang emas, balki yo‘nalish, ijtimoiy 

tabaqa, qudrat va muqaddaslik ramzi sifatida ham talqin etilgan. Qadimgi turklarda 

“qora” shimolni ifodalagan, shu sababli u markaziy kuch va yuksaklik timsoli 

hisoblangan. Qaraxoniylar davlatida “Qara xon” unvoni siyosiy qonuniylik va “qut” 

tushunchasining ifodasi bo‘lib, faqat eng oliy hukmdorga nisbatan ishlatilgan hamda 

davlatning sharqiy tarmog‘i va markaziy hokimiyatini anglatgan. Shu bilan birga, “qora 

xalq” (qara bodun) iborasi jamiyatning quyi qatlamini bildiruvchi ijtimoiy termin sifatida 

ishlatilgan. “Qutadg‘u bilig” asarida “oq beg” (bey) va “qara qul” (xalq) qarama-

qarshiligi bu ijtimoiy tuzilmani yaqqol ko‘rsatadi. Geografik jihatdan “Qoraqum”, 

“Qorakurum” kabi joy nomlari shimol yo‘nalishi bilan bog‘liq. Adabiy manbalarda va 

dostonlarda uchraydigan “qara uy”, “qara xalq” kabi iboralar esa oddiy hayot va xalq 

madaniyatini ifodalaydi. Shu tariqa “qora” so‘zi turkiy siyosiy va madaniy tafakkurda 

yo‘nalish, ijtimoiy va mafkuraviy ramz sifatida shakllanib, rang ramzi orqali qudrat, ildiz 

va muqaddaslikni birlashtirgan yaxlit tushunchaga aylangan. 

Kalit so‘zlar: Qoraxoniylar, siyosiy tafakkur, “qora”, Qoraxon.  
Annotation: This study analyzes the multifaceted meanings of the word “kara” in 

Turkic culture during the Karakhanid period. Etymologically meaning “black,” the term 

kara in Turkic thought represents not only a color but also symbolizes direction, social 

class, power, and sacredness. In ancient Turkic belief, kara denoted the north, and 

therefore symbolized central authority and greatness. In the Karakhanid State, the title 

Kara Khan reflected both political legitimacy and the concept of kut (divine grace), being 

used exclusively for the supreme ruler and representing the eastern branch and central 

authority of the state. At the same time, the phrase kara xalq (“common people,” kara 

bodun) functioned as a social term denoting the lower stratum of society. In Kutadgu 

Bilig, the contrast between aq beg (noble) and qara qul (commoner) clearly illustrates 

this social structure. Geographically, place names such as Karakum and Karakurum are 

associated with the northern direction. In literary texts and epics, expressions like kara 

uy (“black house”) and kara xalq (“common folk”) represent simplicity and folk culture. 

Thus, kara evolved into a directional, social, and ideological symbol in Turkic political 

and cultural thought an integrated concept expressing power, rootedness, and sacredness 

through color symbolism.  

Keywords: Karakhanids, political thought, “kara,” Karakhan. 

 

Giriş. 



2025  

 

 

107 

Türk tarihinin eski çağlarindan itibaren renk kavrami, sadece fiziksel niteliği 

ifade eden bir olgu olmaktan çok, siyasi düşüncenin de temel bileşenlerinden biri 

olmuştur. Türkler için renkler, bir yandan dünyanin yönlerini, diğer yandan 

hükümdarliğin mertebelerini ve toplumsal tabakalari simgelerdi. Bu sistemde 

“kara” kelimesi, Türk zihin dünyasinda hem bir renk, hem bir yön, hem de 

toplumsal hiyerarşinin ve kudretin sembolü olarak çok katmanli bir anlam 

kazanmiştir. Dolayisiyla Karahanli Devleti’nin hükümdar unvanlarinda yer alan 

“kara” sifati, sadece bir sifat olmaktan ziyade, derin anlamlar taşiyan ideolojik bir 

kavramdir. 

Karahanlilar dönemi de Türk tarihinde renk sembolizminin siyasi meşruiyetle 

birleştiği devirlerden biridir. Bu dönemde “Kara Han”, “Buğra Kara Han” gibi 

unvanlar yalnizca bireysel adlar değil, meşruiyet ve kutsiyetin sembolleri hâline 

gelmiştir. Türk hükümdarlik anlayişinda “kut” kavraminin (tanrisal meşruiyet) 

merkezde oluşu, “kara” kelimesinin bu kutu yansitan bir sembol olarak 

kullanilmasina zemin hazirlamiştir. Bu çalişmanin amaci, “kara” kelimesinin 

Karahanlilar devleti içindeki kullanimini, etimolojik kökeninden başlayarak 

kültürel ve siyasi bağlamlariyla inceleyip kelimenin işlevini anlamaya çalişmaktir. 

Bu çalişmada evvela “kara” kelimesinin Türk dilindeki anlam katmanlari ele 

alinacak, ardindan kelimenin kültürel, yön kavrami ve sembolik işlevi 

incelenecektir.  

I. Etimolojik ve Filolojik Analiz 

“Kara” kelimesi Türk dilinin en eski dönemlerinden itibaren çok yönlü bir 

anlam alanina sahiptir. Temel anlami fiziksel olarak “siyah” veya “karanlik” olsa 

da, erken metinlerde bu kelimenin hem mecazî hem de toplumsal karşiliklar 

kazandiği görülür. Clauson’un An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-

Century Turkish adli eserinde belirtildiği üzere “kara” kelimesi mecazî olarak 

“avam, köle, halk, siradan kişi” anlamlarina da geldiği kaydedilmiştir.1 Ancak 

halk anlamina gelen kismi Toplumsal Kullanimlar ve Edebî Yansimalar 

bölümünde detayli incelenecektir. Bu anlamin kapsami içerisinde “kara bodun” 

(halk), “kara kul” (köle), “kara baş” (avam kişi), “kara ev” (çadir), “kara orun” 

(mezar) gibi kullanimlar dikkat çeker. “Yilik kara” ifadesi hayvan sürüsü 

anlaminda, “kara ot” zehirli bitki, “kara yarmak” bakir para, “kara mürekkep” 

yazi araci, “kara kabus” ise hazimsizlik kökenli kâbus anlamindadir.2 Bu örnekler, 

“kara”nin yalnizca bir renk değil, gündelik yaşamin çok çeşitli alanlarinda yer 

alan, toplumun alt tabakasi, kölelik, ölüm ve karanlik gibi anlamlari da içine alan 

bir kavram olduğunu göstermektedir.  

II. Kültürel ve Sembolik Katmanlar 

 
1  Gerar Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish, Oxford 

University Press, Oxford 1972, s. 643-644. 
2 Clauson, age, s. 643-644. 



2025  

 

 

108 

“Kara” yalnizca bir renk adi değil, ayni zamanda Türk kültüründe ölüm, 

yeralti, kölelik, siradanlik, karanlik ve bilinmezlik gibi sembolik katmanlara da 

sahiptir. “Ak” ve “kara” karşitliği, iyi-kötü, soylu-avam, üst-alt gibi ikiliklerin 

belirlenmesinde başat bir rol oynar. Şamanlardan kötülüğü temsil edenler “Kara 

Şaman”, iyiliği temsil edenler ise “Ak Şaman” olarak adlandirilmaktadir. 1 

Böylece “kara” kavrami hem fiziksel siyahliği hem de toplumsal hiyerarşiyi ifade 

eder. 

Renk sembolizmi Türklerin yön tayin sisteminde de önemli bir yere sahiptir. 

Omeljan Pritsak’in “Kara Türk Yön Sembolizmi Çalişmasi”na göre Eski 

Türklerde kara kuzeyi, ak batiyi, gök doğuyu, kizil güneyi, sari ise merkezi temsil 

eder. Alföldi’nin tespit ettiği gibi bu beşli renk sistemi Çin’in wu-hing öğretisiyle 

ve Türkistan konar göçer kültürüyle paraleldir. Uygur Budist metinlerinde yer 

alan “Kidin kara yilan -Arkada (kuzeyde) kara yilan” ifadesi de bu sembolizmin 

açik bir örneğidir.2 

Pritsak, kuzeyin Türkler açisindan özel bir anlam taşidiğini ve “kara”nin bu 

yönün simgesi olduğunu belirtir. Çinliler için kuzeyde yer alan Türkler “kara” 

sifatini bu konumdan ötürü bir kimlik göstergesi hâline getirmiştir. Böylece 

“kara”, yönsel anlaminin ötesine geçerek “büyük, yüce, merkezî” anlamlarini da 

taşimaya başlamiştir. Pritsak’in vurguladiği üzere “Kara Han” ve “Kara Ordu” 

birleşimleri, “büyük baş” veya “merkezî kudret” anlamina gelmektedir.3 

Bu yön-renk sistemi sadece sembolik değil, ayni zamanda siyasi bir anlam 

taşimaktadir. “Kara”nin kuzeyle, dolayisiyla merkezi güçle ilişkilendirilmesi, 

Karahanlilarda “Kara Han” unvaninin meşruiyet sembolü olarak kullanilmasinin 

temelinde yatar. Pritsak’a göre Çin kaynaklarinda kuzey Türkleri olarak anilan 

Doğu Türkleri, bu nedenle “kara” sifatini devlet ve hükümdar adlarina taşimiştir.4 

Renk-yön sembolizminin başka bir yansimasi da Türk boylarinin 

adlandirilmasinda görülür. Pritsak’in aktardiğina göre “kara” sifati, “kara Türgiş”, 

“kara Uygur”, “kara Koyunlu”, “kara Hazar”, “kara Papak”, “kara Nogay” gibi 

etnonimlerde sikça kullanilmiştir. Bu çiftli adlandirma sisteminde bir kol “ak”, 

diğeri “kara” olarak ayrilmiş; bu durum kuzey-güney, doğu–bati yahut yüksek–

alçak gibi karşit yönlerin dildeki yansimasi olmuştur.5 

 

III. Karahanlı Döneminde Kara Kelimesinin Siyasal ve İdeolojik İşlevi 

Karahanli dönemi, “kara” kelimesinin yalnizca yönsel veya sembolik değil, 

siyasî bir anlam kazandiği dönemdir. Karahanli unvanlarinda “Kara Han” ve 

“Kara Hakan” ifadeleri sikça geçer. Bu unvanlar, ya bir İslami ismin ardindan 

 
1 L. P. Potapov, Altay Şamanizmi, Çev. Metin Ergun, Kömen Yay., Konya 2012, s. 122-123. 
2 Omeljan Pritsak, “Kara Türk Yön Sembolizmi Çalişmasi”, Çev. Elvin Yildirim, Genel Türk 

Tarihi Araştirmalari Dergisi, C. 3, S. 6, s. 524. 
3 Pritsak, agm, s. 527-528. 
4 Pritsak, agm, s. 528. 
5 Pritsak, agm, s. 522. 



2025  

 

 

109 

(“Ahmed Kara Han”, “Ömer Kara Hakan”) ya da bir ongunun tamamlayicisi 

olarak (“Arslan Kara Hakan”, “Buğra Kara Han”, “Tafgaç Buğra Kara Hakan”) 

kullanilmiştir. Bazen “Kara Arslan”, “Tabgaç Kara Buğra Han” biçiminde sifat 

öne alinmiştir. Ancak “Kara” kelimesinin hiçbir zaman tek başina bir unvan 

olmadiği, daimi olarak bir ad veya sembolü tamamlayan bir sifat olarak yer aldiği 

görülmektedir.1 

Bu unvanlarin dizilişindeki esneklik, “kara”nin adla bütünleşen bir sifat olduğunu 

gösterir. Ayni zamanda “kara”nin devlet teşkilatinda sadece en yüksek hükümdar 

yani doğu kolunun başi, “Büyük Kağan” tarafindan kullanildiği bilinmektedir. “Kara” 

sifatinin yalnizca büyük veya orta kağanlar için geçerli olduğu ve bu durumun 

unvanin hiyerarşik bir belirleyici durumunda bulunduğunu göstermektedir. 

Klyashtorny ve Sultanov’un aktardiğina göre Karahanli iktidari Karluk kabile 

federasyonuna dayaniyordu ve devlet iki kola ayrilmişti: doğuda Çigil boyundan 

gelen Arslan Kara-kağan, batida Yağma boyundan gelen Buğra Kara-kağan. Doğu 

kolu daha üstün sayilir, merkezi Balasagun’da bulunurdu. “Kara” sifati bu düzenin 

merkezi gücünü ve kutsiyetini temsil ediyordu.2 Karahanlilarin Bati kanadini teşkil 

eden Yağma boyu Divanü Lûgat-it Türk’te Kara Yağma olarak geçmektedir.3 Reşat 

Genç’in tespitine göre Kaşgarli Mahmud’un “Kara Yağma” ifadesi, bu sifatin Yağma 

boyuyla ilişkili olabileceğini düşündürmektedir. Böylece “Buğra Kara Han” 

unvanindaki “kara” yalnizca sembolik değil, etnik bir aidiyet göstergesi de olabilir.4 

Saadettin Gömeç, “kara” kelimesinin anlamlari arasinda “kuvvet” ve “eskilik” 

niteliklerinin bulunduğunu, bu yüzden Karahanli unvanlarindaki kullanimin sadece 

fiziksel renk değil, “köklülük” ve “büyüklük” göstergesi olarak değerlendirilmesi 

gerektiğini belirtir.5 

Mervezi’nin aktardiği efsaneye göre, “Kara Han” unvani ilk kez bir Türk 

hükümdarinin siyahi bir köle tarafindan öldürülmesi ve kölenin tahta geçmesiyle 

doğmuştur. Bu anlati, “kara”nin renk anlaminin ötesinde iktidarin dönüşümü ve 

halkin içinden çikan bir figürün yükselişiyle ilişkilendirilmiştir. Efsanede “Kara Han” 

unvaninin halkin arzuladiği adil hükümdari sembolize ettiği belirtilir.6 Bu efsane, 

Karahanlilardaki “kara” sifatinin halkla, güçle ve meşruiyetle olan bağini simgesel 

biçimde yansitir.  

Karahanlilardan önce de Toharistan’in Bati Türklerinin bir koluna bağli 

Toharistan Yabgularindan biri “Kara” unvanli ya da isimli bir kişi olduğu 

görülmektedir. “Tanşu”’da VIII asrin ikinci yarisinda son Toharistan yabgularindan 

 
1 Pritsak, agm, s. 520-521; Clauson, age, s. 643-644. 
2 S. G. Klyashtorny, T. İ. Sultanov, Kazakistan Türk’ün Üç Bin Yili, Çev. Ahsen Batur, Selenge 

Yay., İstanbul 2013, s. 122-123. 
3 Kaşgarli Mahmud, Divanü Lûgat-it Türk, Çev. Besim Atalay, C. III, TDK, Ankara 1985, s. 34. 
4 Reşat Genç, Karahanli Devlet Teşkilati, Kültür Bakanliği Yay., İstanbul 1981, s. 135. 
5 Saadettin Gömeç, “Kara Unvani ve Kara Hanlilarin Menşei”, History Studies, Voluma 2/2, 2010, 

s. 32. 
6 Pritsak, agm, s. 521. 



2025  

 

 

110 

biri olan Şiliman Gelo (Süleyman Kara)’nin yardim istemek amaciyla Çin 

imparatoruna başvurduğu anlatilir. Bu olay, Toharistan’in komşusu olan Kie-şe (Çieşi 

/ Şuman) bölgesinde yaşayan barbar (Hu) halklarindan **Tu-po (Tibetliler)**in 

ülkeye saldirilariyla ilgilidir. Bilindiği üzere, bu dönemde Toharistan yabgusunun 

egemenliği altindaki topraklar Tibet’e kadar uzaniyordu. Bu konuda Bîrûnî, 

Amuderya’nin yukari kisimlarindan Tibet’e kadar olan bölgelerin et-Turk olarak 

adlandirildiğini kaydeder. Meseleye dönecek olursak, sekizinci Tianbao yili 

(749)’nda Şiliman Gelo Çin imparatoruna şu içerikte bir mektup gönderir: “Ülkemin 

yakininda Czesi / Şuman (Kie-si) denilen bir Hu devleti vardir. Yüksek dağlarda 

yerleşmiştir... Tu-polar (Tibetliler) onlarla ittifak kurmuş ve yardim etmektedir. Pu-lo 

(Gilgit) bölgesi büyük değildir; halki çok, ekili arazisi azdir. Bu nedenle Keşmir’den 

tuz ve pirinç almak zorundadir. Ticaret kervanlari gelip gitmek için Czesi topraklarini 

kullanir. Ancak bu bölgenin hükümdari Tibetlilerin hediyelerini kabul etti ve 

ülkesinde Pu-lo’ya giden yollari kapatmak için bir Tibet kalesi inşa etmelerine izin 

verdi. Kao Çian-tsi Pu-lo’yu fethettikten beri orada üç binden fazla asker bulunuyor 

ve Pu-lo kuşatma tehdidi altindadir. Czesi hükümdari Tibetlilerle iş birliği yaparak, 

onlarin Pu-lo korkusundan yararlanip oraya asker sevk etti. Ben ise bütün gücümle bu 

insanlari bir defada oradan sürüp çikarmaya çalişiyorum. Eğer yolu açabilirsem, 

Büyük Pu-lo’yu ve doğudaki ülkeleri fethedebilir, doğrudan Hotan, Karaşar, Şa, 

Leang, Kua, Su ve diğer bölgelere ilerleyebilirim. Tibetliler artik oralara gitmeye 

cesaret edemezler. Ansi (Kuça) askerleri ve süvarilerinin Küçük Pu-lo’ya gelecek 

yilin beşinci ayinda, Büyük Pu-lo’ya ise ancak altinci ayinda ulaşabileceklerini 

düşünüyorum. Bu önerime dikkat göstermenizi umuyorum. Eğer bu girişim başarisiz 

olursa, yediye bölünmeyi kabul ederim. Ku-şe-mi hükümdarinin Çin’e karşi sadik ve 

bağli olduğunu, çok sayida askeri ve süvarisi bulunduğunu, ülkesinin geniş, halkinin 

kalabalik olduğunu göz önünde bulundurarak, imparatorluk iradesinin Keşmir 

hükümdarini cezalandirmak için ona bir ferman göndermesini; hediyeler yollamasini, 

böylece hükümdarin imparatorun yüce iradesi doğrultusunda hareket ederek 

sadakatini ve bağliliğini artiracağina inaniyorum.” 1  Çin imparatoru bu sözleri 

beğenmiş ve mektubu kabul etmiştir. Bunun üzerine imparator, düşmana karşi 

savaşmasi için Toharistan yabgusuna askerî destek göndermiştir. 

IV. Toplumsal Kullanımlar ve Edebî Yansımalar 

“Kara” kelimesi yalnizca devlet unvanlarinda değil, halk edebiyati ve toplumsal 

dilde de önemli bir yer tutmaktadir. Bilge Kağan Yaziti’nin doğu yüzü 8. Satirinda 

“türük kara kamag bodun” yani Türk (avam) halkı2 ; 41. Satirinda “kara bodun 

kağanım kelti tep” yani Avam halkı “kağanım geldi deyip”3yer almaktadir. Uygur 

 
1  Малявкин А.Г. Танские хроники о государствах Центральной Азии: Тексты и 

исследования. – Новосибирск: Наука Сиб. Отд-е, 1989. – С. 242. ком. 496; Малявкин А.Г. 

Борьба Тибета с Танским государством за Кашгарию. – Новосибирск: Наука Сиб.Отд-е, 

1992. Борьба Тибета с Танским государством… – С. 175. 
2 Erhan Aydin, Orhon Yazitlari, Bilge Kültür Sanat Yay., İstanbul 2019, s. 82 
3 Aydin, age, s. 95 



2025  

 

 

111 

yazitlarindan Tariat Yaziti’nin güney yüzü 4. Satirinda; Şine Usu Yaziti’nin kuzey 

yüzü 12. Satirda; Hoyto Tamir II Yaziti’nin 3.satirinda  “kara bodun” yani halk 

ifadesi vardir.1 Kutadgu Bilig’de “kara kul” (halk) ile “ak beg” (bey) karşitliği açik 

biçimde görülür. 2080. beyitte “Kara kul karasi bolur, beg ak” ifadesiyle toplumun iki 

tabakasi renklerle temsil edilir. 256. beyitte ise “elin itmiş ötrü bayumiş kara” dizesi 

halkin refahini anlatir; “kara” burada halkin bizzat kendisidir. 2  Benzer biçimde 

Sibirya Tatarlarina ait olan İldan ile Güldan Destani’nda da “kara halk” ve “kara kul” 

ifadeleri, siradan halki belirtir. Destanda halkin yaşadiği mütevazi ev “kara ev” olarak 

adlandirilir; bu, hem yoksulluğu hem de halk tabakasini temsil eder. Ayni destanda 

“Kabileniz kara olsa da düşünceniz kara olmasin” sözü, “kara”nin hem halk hem de 

kötü niyet anlamlarini ayni anda taşidiğini göstermektedir.3 Bu kullanimlar, “kara”nin 

yalnizca tarihsel değil, sosyokültürel bir kavram olduğunu da kanitlar. Kutadgu Bilig 

ve İldan ile Güldan Destani örneğinde görüldüğü soylular ve “kara halk” olmak üzere 

toplum iki sinifa ayrilmiştir. Bu yapi, Karahanli dönemi Türk toplumunda da karşiliği 

olan bir hiyerarşidir 

V. Coğrafi Kullanimlar 

“Kara” kelimesi Türkistan coğrafyasinda yer adlarinda da sikça karşimiza çikar. 

Pritsak’in belirttiği üzere, genellikle kuzeyde yer alan şehirlerin çoğu “kara” sifatini 

taşir: Kara Kum, Kara Hoço, Kara Kurum, Kara Balgasun gibi örnekler kuzeyle 

ilişkilendirilmiş kutsal merkezlerdir. 4  Çin kaynaklarinda “Kuzey Türkleri” olarak 

anilan bu halklar, “kara” sifatini kült bir kimlik göstergesi olarak benimsemiştir. 

Ayrica “Kara Komaniye”, “Kara Kipçak”, “Kara Nogay” gibi coğrafi-etnik 

adlandirmalar, Türk renk sembolizminin geniş bir yelpazede sürdüğünü gösterir. 

İdrisî’nin Kipçak sahasina dair kaydinda “Kara Komaniye” ve “Ak Komaniye” 

ayrimi yapilir, bu da “kara”nin coğrafî yön (doğu-bati) ve siyasal bölünme göstergesi 

olarak kullanildiğini ortaya koyar.5 

 

Sonuç. 

Veriler açikça göstermektedir ki “kara” kavrami Karahanlilar döneminde çok 

katmanli bir anlama sahip olmuştur. Etimolojik olarak “siyah” anlamindan yola çikan 

bu kelime, zamanla “kuzey, güç, büyüklük, halk, köklülük” gibi anlamlara 

evirilmiştir. Kültürel düzeyde “kara”, Türklerin renk-yön sisteminde kuzeyi, 

dolayisiyla merkezi gücü temsil eder. Sosyolojik olarak “kara halk”, toplumun 

temelini oluşturan tabakadir. Siyasi düzeyde ise “Kara Han” unvani, yalnizca en 

 
1 Erhan Aydin, Uygur Yazitlari, Bilge Kültür Sanat Yay., İstanbul 2018, s. 43, 54, s. 74 
2 Yusuf Has Hasib, Kutadgu Bilig, Çev. Yaşar Çağbayir, Ötüken Neşriyat, İstanbul 2019, s. 115, 

213. 
3  Yusuf Akbaba, Umut Yolsever, “Sibirya Türk Tarihine Dair Bir Kaynak: İldan ile Güldan 

Destani”, SDÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S. 61, 2024, s. 129, 135, 139.  
4 Pritsak, agm, s. 526-527. 
5 Onur Yildiz, Umut Yolsever, “Kuman-Kipçak Şehirleri”, Türkistan’dan Türkiye’ye Türklerde 

Şehircilik. Ed. Mustafa Gökçe, Tuba Tombuloğlu, Berikan Yay., Ankara 2025, s. 269. 



2025  

 

 

112 

yüksek hükümdar için kullanilan bir meşruiyet sembolüdür. Muhtelif araştirmalarda 

da görüldüğü üzere bu unvan, kut ve kudret kavramlariyla birleşmiş, hükümdarin 

Tanri tarafindan yetkilendirilen merkezi iktidarini ifade etmiştir. Dolayisiyla 

Karahanlilarda “kara” kelimesi, hem göğün altinda kuzeyi, hem toplumun içinde 

halki, hem de siyasi sistemde en yüksek kudreti simgeleyen bir anahtar kavram hâline 

gelmiştir. Bu kavramin tarihi derinliği, Türk düşüncesinde rengin yalnizca fiziksel 

değil, kozmolojik ve ideolojik bir gösterge olarak nasil kökleştiğini açikça ortaya 

koymaktadir. 

 

Kaynakça 

1. AKBABA, Yusuf, YOLSEVER, Umut, “Sibirya Türk Tarihine Dair Bir Kaynak: 

İldan ile Güldan Destanı”, SDÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S. 61, 

2024, s. 127-152. 

2. AYDIN, Erhan, Orhon Yazıtları, Bilge Kültür Sanat Yay., İstanbul 2019. 

3. AYDIN, Erhan, Uygur Yazıtları, Bilge Kültür Sanat Yay., İstanbul 2018. 

4. CLAUSON, Gerar, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century 

Turkish, Oxford University Press, Oxford 1972. 

5. GENÇ, Reşat, Karahanlı Devlet Teşkilatı, Kültür Bakanlığı Yay., İstanbul 

1981. 

6. GÖMEÇ, Saadettin, “Kara Unvanı ve Kara Hanlıların Menşei”, History 

Studies, Volume 2/2, 2010, s. 31-35 

7. Kaşgarlı Mahmud, Divanü Lûgat-it Türk, Çev. Besim Atalay, C. III, TDK, 

Ankara 1985. 

8. KLYASHTORNY, S. G., SULTANOV, T. İ., Kazakistan Türk’ün Üç Bin Yılı, 

Çev. Ahsen Batur, Selenge Yay., İstanbul 2013. 

9. POTAPOV, L. P., Altay Şamanizmi, Çev. Metin Ergun, Kömen Yay., Konya 

2012. 

10. PRİTSAK, Omeljan, “Kara Türk Yön Sembolizmi Çalışması”, Çev. Elvin 

Yıldırım, Genel Türk Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. 3, S. 6, s. 519-532. 

11. YILDIZ, Onur, YOLSEVER, Umut, “Kuman-Kıpçak Şehirleri”, Türkistan’dan 

Türkiye’ye Türklerde Şehircilik. Ed. Mustafa Gökçe, Tuba Tombuloğlu, 

Berikan Yay., Ankara 2025, s. 257-290. 

12. Yusuf Has Hasib, Kutadgu Bilig, Çev. Yaşar Çağbayır, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul 2019. 

13. Малявкин А.Г. Танские хроники о государствах Центральной Азии: 

Тексты и исследования. – Новосибирск: Наука Сиб. Отд-е, 1989. – 432 с.  

14. Малявкин А.Г. Борьба Тибета с Танским государством за Кашгарию. – 

Новосибирск: Наука Сиб.Отд-е, 1992. – 288 с.  

 
 

 

 



2025  

 

 

113 

QORAXONIYLAR DAVRIDA MARKAZIY OSIYODA TASAVVUF 

AN’ANALARI VA TERMINLARINING SHAKLLANISHI VA RIVOJI 

 

AVAZBEK VAXIDOV  

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti dotsenti,  

filologiya fanlari nomzodi 

 
Annotatsiya. Ushbu maqolada Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda tasavvuf 

an’analari hamda terminlarining shakllanishi va rivojlanish jarayonlari tarixiy, adabiy 

hamda lingvistik nuqtai nazarlardan ko‘rib chiqiladi. Xususan, bu davrda turkiy 

xalqlarning Islom diniga ommaviy o‘tishi va uning ijtimoiy-siyosiy va madaniy 

jarayonlarga ta’siri, tasavvufning rivojlanishidagi o‘rni tahlil qilinadi. Maqolada 

tasavvufning nazariy va amaliy yo‘nalishlari, asosiy namoyandalari va ijtimoiy ahamiyati 

haqida fikrlar bildiriladi. Shuningdek, Qoraxoniylar davrida turkiy va fors-tojik tilida 

tasavvufiy atamalar shakllanishi, ularning ma’nosi va vazifalari yoritiladi. Maqolada 

Xoja Ahmad Yassaviy, Yusuf Hamadoniy kabi mutasavviflar faoliyati haqida so‘z boradi 

hamda mintaqadagi tasavvufiy adabiyotning rivojida ushbu davrning o‘rni alohida 

ta’kidlanadi. Qoraxoniylar sulolasi davrining madaniy-tarixiy muhitning shakllanishida 

va Islom madaniyatining Markaziy Osiyoda tarqalishidagi muhim rolini ushbu 

tadqiqotda aniqlash mumkin. Maqolada, shuningdek, tasavvufiy adabiyot va undagi 

ma’naviy tafakkur yo‘nalishlari qo‘shni madaniyat va tillar bilan o‘zaro ta’sirlari 

doirasida o‘rganiladi. Bu tahlillar Markaziy Osiyo tasavvufiy an’analarining turkiy va 

islom tamoyillari asosida mustahkamlanishidagi ahamiyatini ko‘rsatadi hamda 

zamonaviy adabiy va madaniy izlanishlarga asos bo‘ladi. 

Tayanch so‘zlar: Qoraxoniylar, tasavvuf, tariqat, termin, turkiyzabon adabiyot, 

terminlar shakllanishi, terminlar vazifasi. 

Аннотация. В данной статье исследуются процессы формирования и 

развития традиций и терминологии суфизма в Центральной Азии в период 

Караханидов с исторической, литературной и лингвистической точек зрения. В 

центре внимания находится массовая исламизация тюркских народов в указанную 

эпоху, её влияние на социо-политические и культурные процессы, а также её роль в 

развитии суфизма. В работе рассматриваются теоретические и практические 

аспекты суфизма, его основные представители и социальная значимость. Особое 

внимание уделяется формированию суфийской терминологии на тюркском и 

персидско-таджикском языках в период Караханидов, раскрывается семантика и 

функции данних терминов. Анализируется деятелность таких суфийских шейхов, 

как Ходжа Ахмад Яссави и Юсуф Хамадани, а также подчеркивается значение 

этого периода для становления суфийской литературы в регионе. В рамках 

исследования определяется важная роль эпохи Караханидов в формировании 

историко-культурной среды и распространении исламской цивилизации в 

Центральной Азии. Кроме того, суфийская литература и присущие ей направления 

духовной мисли изучаются в контексте их взаимодействия с соседними 

культурами и языками. Проведенний анализ демонстрирует значимость 

укрепления центральноазиатских суфийских традиций на основе тюркских и 



2025  

 

 

114 

исламских принципов, что может служить основой для современних 

литературных и культурных изысканий. 

Опорние слова: Караханиди, суфизм, тарикат, термин, тюркозичная 

литература, формирование терминов, функсии терминов. 

Abstract: This article examines the historical, literary, and linguistic dimensions of 

the formation and development of Sufi traditions and their terminology in Central Asia 

during the Kara-Khanid period. Specifically, it analyzes the mass conversion of Turkic 

peoples to Islam during this era and its impact on socio-political and cultural processes, 

with a particular focus on the role this conversion played in the evolution of Sufism. The 

article presents a discourse on the theoretical and practical directions of Sufism, its 

principal exponents, and its social significance. Furthermore, it elucidates the formation 

of Sufi nomenclature in Turkic and Persian-Tajik languages, exploring their semantic 

content and functional roles. The work discusses the contributions of prominent Sufi 

figures such as Khoja Ahmad Yasawi and Yusuf Hamadani, placing special emphasis on 

the pivotal role of this period in the development of Sufi literature across the region. This 

research identifies the crucial function of the Kara-Khanid epoch in shaping a distinct 

cultural-historical milieu and in the dissemination of Islamic civilization within Central 

Asia. Moreover, the article investigates Sufi literature and its associated currents of 

spiritual thought within the framework of their reciprocal influences with adjacent 

cultures and languages. These analyses demonstrate the significance of the consolidation 

of Central Asian Sufi traditions upon a foundation of Turkic and Islamic principles, 

thereby establishing a basis for contemporary literary and cultural inquiry. 

Key words: Karakhanids, Sufism, Tarikat, Term, Turkic-language literature, 

Formation of terms, Functions of terms. 

 

Kirish: Markaziy Osiyoning X-XII asrlardagi tarixiy-madaniy, siyosiy va 

iqtisodiy jarayonlarida Qoraxoniylar sulolasi o‘ziga xos o‘rin tutadi. Bu sulola 

hukmronligi davrida turkiy xalqlarning islom diniga ommaviy ravishda o‘tishi 

nafaqat dinning o‘ziga, balki madaniyat, adabiyot va axloqiy-ruhiy hayotning 

barcha jabhalariga salmoqli ta’sir ko‘rsatdi. Va islom tasavvufi mazkur 

jarayonlarning eng muhim komponenti maqomini egalladi. Tasavvuf nafaqat 

diniy amallar, balki ijtimoiy tartib, ma’naviy tarbiya va madaniy integratsiyaning 

kuchli vositasiga aylandi. Mazkur vositaning oziga xosliklarini tadqiq qilish 

alohida dolzarblikka ega. 

Maqsad va vazifa: Ushbu maqolaning maqsadi – Qoraxoniylar davridagi 

Markaziy Osiyoda tasavvufiy an’analarning shakllanish jarayonini o‘rganish va 

uning o‘ziga xos xususiyatlarini ilmiy asosda aniqlash. Hozirgi kunda aynan 

shunday qamrovdagi mavzu doirasida tadqiqotlar ko‘p emas, uning ustiga biz 

ko‘zlagan maqsad tarixiy, adabiy va lisoniy jihatlar uyg‘unligida ilmiy izlanish 

o‘tkazishdir. Zero Qoraxoniylar davridagi tasavvuf diniy, balki ijtimoiy va 

madaniy salohiyatni belgilab bergan muhim jarayon sifatida qaraladi. Shu bois 

Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf an’analarining shakllanish 

bosqichlari, ularning asosiy yo‘nalishlari, namoyandalari va ijtimoiy-madaniy 



2025  

 

 

115 

ahamiyatini hamda tasavvufiy terminologik qatlamning xususiyatlari O‘zbekiston 

va xorijlik olimlarining mavzuga aloqador ishlari asosida tadqiq qilinadi. 

Maqoladan ko‘zlangan maqsadlarga yetish uchun quyidagilar asosiy vazifalar 

sifatida belgilanadi: 1.Qoraxoniylar davrida tasavvufning ijtimoiy va madaniy 

xususiyatlarini o‘rganish; 2.Shu davrdagi yirik mutasavviflar va adiblarning ijodini 

tahlil qilish; 3.Asosiy tasavvufiy terminlarni ta’riflash va ularning turkiy tilda 

shakllanishi va rivojlanishini ko‘rsatish; 4.Ilmiy va amaliy izlanishlar natijalarini 

baholab, ilmiy jamoatchilika taqdim etish 

Usullar: Tadqiqotda tarixiy, adabiy, lingvistik va komparativ tahlil usullari 

qo‘llanildi. Shuningdek, aloqador manbalarni tahlil etishda zamonaviy tadqiqotlar va 

ilmiy adabiyotlardan keng foydalanildi.  

Natijalar va mulohaza: Tadqiqot natijasida Qoroxoniylar hukmronligidagi 

Markaziy Osiyoda tasavvuf an’analari shakllanishi va rivojining ikki bosqichi, 

tasavvuf terminologiyasini muomilaga kiritilishining uch bosqichi aniqlandi. 

Shuningdek, tasavvuf ta’limoti ta’sirida shakllangan tasavvufiy mazmundagi 

adabiyotning ikki asosiy yo‘nalishi ajratildi. Markaziy Osiyoda tasavvufning rivojini 

tushunish uchun avval u shakllangan tarixiy-madaniy muhit haqida tasavvurga ega 

bo‘lish lozim. Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda islom davlat diniga aylandi. 

Bu jarayon nafaqat islom dinini rasman davlat dini deb e’lon qilishning o‘zi bilangina 

amalga oshgani yo‘q, balki islom dinining mutlaq ustun maqomiga shahar 

madaniyatining rivojlanishi, mintaqa davlatlarining o‘zaro savdo-iqtisodiy 

aloqalarining kengayishi va davlat va jamiyat boshqaruvida yangi ijtimoiy tuzilmalar 

shakllanishi orqali erishildi, deb aytish mumkin. O‘zbekiston olimlari o‘z 

tadqiqotlarida Qoraxoniylar davrini Markaziy Osiyo turkiy-islom madaniyatining 

«oltin asri» deb hisoblaydilar va tasavvufning shakllanishiga ushbu mintaqaning xos 

xususiyatlari ta’sirini alohida ta’kidlaydilar1.  

O‘ziga xos xususiyatlarga ega Markaziy Osiyo tasavvufining shakllanishi ikki 

bosqichda amalga oshgan. Birinchi bosqichda, ya’ni X - XI asrlarda Xuroson-

Mavarounnahr tasavvuf maktabi shakllandi. Bu maktab ta’limotining o‘ziga xos 

xususiyati shariatga qat’iy rioya qilish talabiga so‘zsiz bo‘ysunish va zohidiylikni 

targ‘ib qilish bilan birga ijtimoiy-siyosiy hayotda faol ishtirok etishni ham talab 

darajasiga ko‘targanidir. Masalan, Al Qushayriyning «Risolai Qushayriya» asarida 

Najmiddin Kubro va boshqa mutasavviflargacha bo‘lgan davrlardagi tasavvufning 

asosiy xususiyatlari tavsif etiladi va Xuroson va Mavarounnahr shayxlarining mazkur 

mazmindagi qarashlari keltiriladi 2 . Ikkinchi bosqich, ya’ni XI - XII asrlarni 

tasavvufning rivojlanish va uning tashkiliy tuzilmalari mustahkamlanishi davri, deb 

atash mumkin. Bu davrda tasavvuf tariqatlar shakliga kira boshladi. Ular orasida eng 

 
1 Bu haqida qarang: Комилов Н. Тасаввуф. – Т.: Ўзбекистон, 2009. – 448 б., 226-б., Раҳимов 

К. Мовароуннаҳр тасаввуфи тарихи: таълимотнинг шаклланиши ва тизимлаштирилиши 

(VIII-XI асрлар). – Тошкент: Академнашр, 2020. – 203 б., 43-б. 
2 Қушайрий Абдулкарим. Ар-Рисала ал-Қушайрийя. Қоҳира: Дор аш-шаъб, 1989. – 633 с. 

432-501 сс. 



2025  

 

 

116 

mashhuri Xoja Ahmad Yassaviy tomonidan asos solingan Yassaviya tariqati bo‘lib, 

turkiy dunyodagi eng avvalgi va ta’sirchan tariqatlardan biri maqomini egalladi. 

Qoraxoniylar davridagi tasavvuf, ayniqsa uning buyuk shaxsiyatlari faoliyati va 

ijodini xorijlik boshqa olimlar ham tadqiq qilishgan. Masalan, A.J.Arberri Abubakr 

Kalobodiyning «at-Taarruf li-mazhab ahli-t-tasavvuf» («Tasavvuf mazhabi ahliga 

kirish») asarini tasavvufning dastlabki va eng mukammal ilmiy qo‘llanmasi sifatida 

tadqiq qilgan1 . A.T.Karaev Naqshbandiya tariqatining ruhiy asoschisi Xoja Abu 

Yaqub Yusuf al-Hamadoniyning asarlarini Xuroson-Mavarounnahr tasavvuf 

an’analari shakllanishining muhim manbasi sifatida o‘rgangan. U Yassaviyning 

ta’limotida Hamadoniyning ta’sirini alohida ta’kidlaydi 2 . M.F.Kyopryulyu Xoja 

Ahmad Yassaviyni turk tasavvuf adabiyotining ilk mutasavviflaridan biri deb, uning 

aynan Markaziy Osiyoga xos asoslarini chuqur tadqiq qiladi3. G‘arb maktablarining 

yana bir tadqiqotchisi J.Pol Qoraxoniylar va Sulton Sandjar kabi hokimlar bilan 

mutasavvif shayxlar o‘rtasidagi munosabatlarni tahlil qiladi4.  

O‘zbekistonlik olim U. Uvatov «Valiylar ilmi» asoschisi Abuabdulloh 

Muhammad ibn Ali al-Hakim at-Termiziy asarlari, ayniqsa, «Xatmu-l-avliyo» 

(«Valiylarning muhrlanishi») asarini tasavvufning nazariy merosi sifatida e’tirof 

etadi5. 

Qoraxoniylar davridagi tasavvuf Markaziy Osiyoning o‘ziga xos ijtimoiy-

madaniy sharoitida shakllangan. Bu jarayonga Eron madaniyati hamda butun 

musulmon dunyosi sezilarli ta’siri o‘tkazgan. Uning noyob va murakkab hodisa 

sifatida baholanishining boisi ham shunda. Bu davrdagi tasavvuf islom dinining 

turkiy va eroniy xalqlar madaniyatlari bilan uyg‘unlashuviga vosita bo‘ldi. 

Qoraxoniylar sulolasi hukmronlik qilgan IX-XII asrlar Markaziy Osiyoda islom dini, 

ayniqsa tasavvuf olami uchun fundamental o‘zgarishlar ham bo‘lgan davrdir. Bu 

davrda tasavvuf ma’naviy-axloqiy ta’limotdan yuqori darajada tizimlashtirilgan 

ijtimoiy-madaniy kuchga aylandi6. Tasavvuf quyidagi omillar ta’sirida nazariy va 

amaliy jihatdan shakllandi va rivoj yo‘ligi kirdi: 

 
1 Арберри А. Дж. Суфизм. Мистики ислама. Серия: Фонд духовной культуры мира. – М.: 

Сфера, 2002. – 272 с., 98-101 с. 
2 Караев О. История Караханидского каганата (X - начало XIII вв.)- Фрунзе: Илим, 1983. – 

301 с., 152-с. 
3 Fuad Koprulu M. Turk Edebiяtida ilk Mutasavvifler. – Ankara: 1991. – 416 s., 117-s. 
4 Paul, J. The State and the Sufi Orders in Mawarannahr. *Der Islam*, 75(1), 110-134pp. 
5 Уватов У. Ал-Ҳаким ат-Термизий. – Т.: “Маънавият”, 2014. – 29 б. 
6 Bu haquda qarang: Purjavodiy Nasrillo. Tasavvufdagi Eron merosi. Tehron: Sharq, 2000. – 308 

б.(форс тилида), Арберри А. Дж. Суфизм. Мистики ислама. Серия: Фонд духовной 

культуры мира. – М.: Сфера, 2002. – 272 с.,Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского 

нашествия / В. В. Бартольд. - Санкт-Петербург : тип. Имп. Акад. наук, 1898 - 1900.  – 763с., 

Девин Ди Уис. Маша’их-и турк и Хваджаган: переосмысление связей  между суфийскими 

традициями Йасавийа и Накшбандийа / Суфизм в Центральной Азии.  –  М.: Наука, 2002. – 

267 с.,Караев О. История Караханидского каганата (X - начало XIII вв.)- Фрунзе: Илим, 

1983. – 301 с. 



2025  

 

 

117 

1. Ijtimoiy-siyosiy: shaharlarning rivojlanishi, savdo yo‘llaridagi barqarorlik. 

2. Madaniy: Arab, fors va turkiy madaniyatlarining o‘zaro ta’siri. 

3. Diniy: Islomning yangi hududlarda tarqalishi va mahalliy an’analar bilan 

uyg‘unlashuvi. 

Qoraxoniylar nafaqat o‘zlari uchun, balki keyingi davrlar uchun ham muhim 

mezonlarni qo‘ydilar. Qoraxoniylar saroyida arab va fors tillari bilan birga turkiy tili 

ham rasmiy maqomga ega bo‘ldi. Buni inqilobiy hodisa sifatida baholash mumkin. 

Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf tariqatlari keng tarqalish 

yo‘liga kirdi. Markaziy Osiyo tasavvufining «Oltin asr»ida nafaqat amaliy tasavvuf, 

balki uning nazariy asoslari shakllandi. Nazariy tasavvufning asoschilari va 

klassiklari tasavvufni tizimli fanga aylantirib, uning asosiy tushunchalarini (valiy, 

vahdat-ul-vujud) shakllantirdilar. Masalan, hayoti va faoliyati Qoraxoniylar davrining 

boshlanish davri bilan bog‘liq Al-Hakim at-Termiziy turli asarlari, jumladan «Xatm-

ul-avliya» - «Valiylarning muhri» orqali «Valiylik» (Al-Valaya) nazariyasini yaratib, 

Allohning do‘sti (avliyo) bo‘lishning darajalari, sifatlari va ularning payg‘ambarlar 

bilan munosabatini tavsifladi. Bu tushuncha keyinchalik barcha tasavvuf yo‘nalishlari 

uchun asos bo‘ldi. Uning shu yo‘nalishdagi asarlari qatoriga «Az-Zuhd», «Bayonu-l-

avliyo»larni kiritish mumkin1.  

Abubakr Muhammad Kalobodiyning hayot va faoliyati Buxoroda kechgan. Uning 

davrida ba’zi doiralarda tasavvufga qarshi qarashlar mavjud edi. Uning «At-Taarruf li 

mazhab ahli-t-tasavvuf» («Tasavvuf ahli mazhabiga kirish») nomli asarida 

tasavvufning asosiy tushunchalari, atamalari va amaliyoti birinchi marta hanafiy 

mazhabi nuqtai nazaridan tizimli bayon qilindi2. 

Abu Abdurrahmon Sulamiy Eronning Nishopurida yashab ijod qilgan bo‘lsada, 

ammo ilmiy aloqalari va sayohatlari uni Markaziy Osiyo bilan chambarchas bog‘lab 

qo‘ygan edi. Uning tasavvuf tarixi sifatida e’tirof etiladigan “Tabaqot us-sufiya” 

(«So‘fiylar avlodlari») asarida o‘sha davrgacha bo‘lgan barcha mashhur so‘fiylarning 

tarjimai holi va ularning aqidalari jamlangan3.  

Asosiy faoliyatini amaliy tasavvufga yo‘naltirgan mutasavviflar esa nazariy 

cho‘qqilardan ko‘ra, tasavvufni oddiy xalq orasida sodda va tushunarli tilda targ‘ib 

qilish, ya’ni uning amaliy tomoniga alohida e’tibor qaratishgan. Yusuf Hamadoniy 

Xuroson va Movarounnahrda(Xorazm va Buxoroda) yashab ijod qilgan va 

Markaziy Osiyoda tariqatlarning shakllanishida muhim o‘rin tutgan. Keyinchalik 

uning izdosh shogirdlari butun mintaqada tasavvufning tarqalishiga salmoqli hissa 

qo‘shdilar. Hamadoniyning asarlari ko‘p emas, ammo ular juda chuqur mazmunli 

bo‘lib, asosan amaliy ta’limot va risolalar shaklida taqdim etilgan. Eng mashhur 

asari «Rutbat ul hayot» (Hayot mezoni)da tasavvufning asosiy tushunchalari – 

zohidlik, taqvo, ixlos, shayx-murid munosabati, zikr ahamiyati kabi mavzular 

 
1 Уватов У. Ал-Ҳаким ат-Термизий. – Т.: “Маънавият”, 2014. – 29 б. 
2 Калободий. Китоб ат-та‘арруф би мазҳаб аҳл ат-тасаввуф / Мавлоқулова М. тарж. – Т.: 

Ғафур Ғулом, 2002. – 142 б 
3 Кнышь А. Д. Мусульманский мистицизм: Краткая история. – М.- С-П.: Диля, 2004. – 464 с.  



2025  

 

 

118 

yoritilgan 1 . Uning merosi u tarbiyalagan ulug‘ shogirdlari – Xoja Ahmad 

Yassaviy, Abdulxoliq G‘ijduvoniy va boshqalarning ishlarida davom etdi. 

Yassaviya tariqatining asoschisi Xoja Ahmad Yassaviy Qoraxoniylar davrida 

turkiy xalqlar orasida islomni targ‘ib qilishda arab yoki fors tilidan emas, balki 

sodda turkiy tilidan («Qashg‘ariy turkiy tili») foydalangan va targ‘ibotlarini 

izdoshlari tomonidan to‘plangan «Divoni Hikmat»i orqali tarqatgan. U Markaziy 

Osiyo va boshqa mintaqalarda keng tarqalgan2.  

Qoraxoniylar davridagi mutasavviflarning ahamiyati shundaki, ular nazariy 

tasavvuf (at-Tirmiziy, Kalobodiy, Qushayriy) bilan xalq uchun ochiq amaliy 

tasavvuf (Yassaviy, Hamadoniy) o‘rasida “oltin o‘rtalik”, ya’ni bag‘rikenglikni 

yaratishga muvaffaq bo‘ldilar. Nazariy ta’limotchilar tasavvufni shar’iy asosga 

ega bo‘lgan hur ilmiy intellektual an’anaga aylantirdilar. Amaliy ta’limotchilar 

esa bu yuqori ma’rifatni sodda, tushunarli va hayotiy shaklda xalq qatlamlariga 

yetkazish usullarini topdilar. Ana shu ikki yo‘nalishning o‘zaro ta’siri natijasida 

Markaziy Osiyoda kuchli va barqaror tasavvufiy an’ana shakllandi va tarixning 

og‘ir sinovlardan matonat bilan o‘tdi, o‘z kuchini yo‘qotmadi hamda keyinchalik 

butun turkiy dunyoga tarqaldi. 

Alohida qayd etish o‘rinliki, Qoraxoniylar davri Markaziy Osiyoda tasavvuf 

adabiyoti uchun ham samarali davr bo‘ldi. Ushbu davrda tasavvuf nafaqat diniy-

axloqiy ta’limot sifatida, balki adabiyot, san’at va ijtimoiy hayotning ajralmas 

qismiga aylandi. Qoraxoniylar davridagi tasavvuf adabiyoti haqida so‘z borganda, 

albatta Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» («Bahodurlik bilimi») asarini qayd 

etish lozim3. Asar bayon tili turkiy (Qoraxoniylar davlatining davlat tili), janri 

davlat boshqaruvi, odob-axloq va hayot ta’limotiga oid doston («Pandnoma»). 

«Qutadg‘u bilig» to‘g‘ridan-to‘g‘ri tasavvufiy asar emas. Bu, eng avvalo, 

dunyoviy davlat boshqaruvi va odob-axloq haqidagi kitobdir. Ammo u tasavvuf 

ta’limotiga birinchi navbatda quyidagilar bilan ta’sir ko‘rsatgan: 

1. Axloqiy tasavvufning poydevori: Tasavvufda «taxzib ul-axloq» (axloqni 

poklash) muhim o‘rin tutadi. «Qutadg‘u bilig»da aynan insonning shaxsiy 

fazilatlari – adolat, donishmandlik, qanoat, iroda, sabr-toqat, nafsni tiyish etish 

kabi fazilatlari alohida urg‘ulanadi. Bu tasavvufdagi nafs tarbiyasi bilan 

to‘g‘ridan-to‘g‘ri mos keladi. Asarda bayon etilgan ideal inson – aqlli, odil, 

mudom o‘zini zikr bilan (ya’ni, Alloh zikri bilan) band tutgan va xalqqa xizmat 

qiluvchi shaxs. 

2. Dunyo va oxirat muvozanati: Asarda dunyoviy muvaffaqiyat (hokimlik) 

bilan oxirat najoti o‘rtasidagi muvozanatni izlash targ‘ib qilinadi. Hokim odil 

bo‘lishi, ammo dunyoning vahshiyligidan ham ogoh bo‘lishi kerak. Bu 

 
1 Хожа Юсуф Ҳамадоний.Ҳаёт мезони(Рутбат ул-ҳаёт).-Т.: ―Янги аср авлоди‖, 2003 й., – 63 

бет. 
2  Раҳимов К. Мовароуннаҳр тасаввуфи тарихи: таълимотнинг шаклланиши ва 

тизимлаштирилиши (VIII-XI асрлар). – Тошкент: Академнашр, 2020. – 203 б., 78-б. 
3 Юсуф Хос Ҳожиб. Қутадиғу билиг. – Т.: Фан, 1990. – 78 б. 



2025  

 

 

119 

tasavvufdagi «zuhd» (dunyoni tarki etish emas, balki dunyoning ortiqcha hoyu 

havaslariga berilib qolmaslik) g‘oyasiga yaqin turadi. 

3. Ijtimoiy tasavvuf elementlari: Asarda hokimning xalqqa bo‘lgan 

mas’uliyati, ilm-fanni qo‘llash, mehnatning ulug‘ligi targ‘ib qilinadi. Bu 

naqshbandiya tariqatidagi «xalq ichida, Xudo bilan bo‘lish» degan ta’limotga 

uyg‘un keladi. 

Haqiqiy tasavvuf adabiyotining shakllanishiga hissa qo‘shgan eng muhim 

mutasavviflar sirasiga birinchi navbatda Xoja Ahmad Yassaviy kiritiladi. Xoja 

Ahmad Yassaviy o‘z ta’limoti va asarlarida sodda, tushunarli turkiy tilini qo‘llagan. 

Uning asosiy merosi - «Divoni Hikmat» («Hikmatlar devoni»)da Allohga ishq, nafsni 

poklash, taqvo, yaxshilik kabi mavzularni yoritilgan. «Hikmatlar» keyinchalik ham 

ko‘p asrlar davomida Markaziy Osiyoda tasavvufiy adabiyotning namunasi bo‘lib 

qoldi. Asar bayon tili turkiy (xalq og‘zaki turkiy tili), janri tasavvufiy mazmundagi 

she’rlarda ifoda etilgan hikmatlar to‘plami1. «Divoni Hikmat» - bu to‘g‘ridan-to‘g‘ri,  

sodda va oson tilda ifoda etilgan  tasavvufiy asardir. «Qutadg‘u bilig»dan tubdan farq 

qilib, quyidagi xususiyatlarga ega: 

1. Xalqona tasavvufning asosi: Ahmad Yassaviy bu asarda yuksak falsafani 

emas, balki sodda izohlar orqali amaliy tasavvufni oddiy odamlarga yetkazishni 

maqsad qilgan. U turkiy tilida ijod qilishi va xalq an’analariga yaqin bo‘lishi bilan 

tasavvufni saroy adiblari doirasidan chiqarib, keng xalq ommasiga olib kirgan. 

Buning ta’siri keyingi tarixiy davrlarda juda keng va chuqur bo‘ldi. 

2. Ishq va muhabbat tasavvufi: Yassaviyning asosiy g‘oyasi – Allohga bo‘lgan 

ishq (muhabbat). U nafsni tiyish, zohidiy hayot tarzi, dunyoni tark etish va 

faqirlikni targ‘ib qiladi. Uning hikmatlarida Allohga bo‘lgan ishq, uning yo‘lida 

chidam va toqat qilish va or-nomus haqida kuchli emotsional va irodaviy mazmun 

mavjud. 

3. Murshid (o‘qituvchi) va taqlid muhimligi: Asarda murshidga so‘zsiz 

bo‘ysunish, uning pand-nasihatlariga to‘la-to‘kis amal qilish ta’kidlanadi. Tariqat 

(so‘fiy yo‘li)dagi ustoz-shogird munosabatlari bu odobda markaziy o‘rin tutishini 

ko‘rsatadi. 

4. Yassaviya tariqatining asosi: «Divoni Hikmat» nafaqat she’riy to‘plam, 

balki yangi tasavvufiy yo‘nalish – Yassaviya tariqatining asosiy o‘quv 

qo‘llanmasiga aylandi.   

Demak, «Qutadg‘u bilig» va «Divoni Hikmat» bir-birini to‘ldiradi, takomilga 

yetkazadi. Birinchi asar tasavvufning axloqiy-ijtimoiy asoslarini yaratgan bo‘lsa, 

ikkinchisi uning emotsional-e’tiqodiy va amaliy rivojlantiruvchi tomonini 

ifodaladi. Ikkalasi ham o‘rta asr Markaziy Osiyo musulmon jamiyatining 

shakllanishida, shu jumladan tasavvufning xalq ommasi qalbiga joylanishida 

muhim rol o‘ynagan. 

 
1Ахмад Яссавий. Девони ҳикмат (Маҳмуд Ҳасаний сўзбошиси билан). – Т.: Ғафур Ғулом 

номидаги нашриёт, 1992, – 168 б. 



2025  

 

 

120 

Hakim Attor nafaqat so‘fiy, balki shoir, faylasuf va shifokor ham bo‘lgan. 

Attor asosan fors-tojik tilida ijod qilgan. Uning asarlari chuqur falsafiy mazmun 

va ta’sirchan badiiy ifoda bilan ajralib turadi. Eng mashhur asarlari qatoriga 

masnaviy janridagi tasavvufiy «botiniy sayohat» - nafsning Allohga yo‘lini 

ramziy tarzda bayon qilgan «Mantiqut-tayr» («Qushlar tili») va islom 

avliyolarining hikoyat va afsonalari to‘plangan «Tazkirat-ul-avliya» («Avliyolar 

xotirasi») kabi asarlarni kiritish lozim: «Mantiqut-tayr» («Qushlar tili»)da qushlar 

guruhi Simurg‘ qushini izlashga chiqadi, bu Allohni izlash ramzidir. Bu asar 

butun dunyo tasavvuf adabiyotining shedevri sifatida e’tirof etiladi. «Tazkirat-ul-

avliya» («Avliyalar xotirasi») asari avliyolar haqida yozilgan keyingi kitoblar 

uchun manba bo‘lgan. Attorning ijodi keyingi buyuk shoirlar, jumladan,  

Jaloliddin Rumiy kabi allomalarga katta ta’sir ko‘rsatgan1. 

Abdulxoliq G‘ijduvoniy Naqshbandiya tariqatining rivojlanishida muhim 

bosqich bo‘lgan «Xojagon» tariqatining peshvosidir. G‘ijduvoniy nafaqat shoir, 

balki amaliy tasavvuf va zikr tartiblarini ishlab chiqqan ustoz bo‘lgan. U «Hujja» 

deb nomlangan 8 ta asosiy tarbiya prinsipini ishlab chiqdi va ular keyinchalik 

Nakshbandiya tariqatining asosiga aylandi. Amaliy ta’limotida oshkora zikr (zikri 

jaliy) o‘rniga maxfiy zikr (zikri xafiy) va dil bilan Allohni eslash ahamiyatini 

ta’kidlagan. U o‘z muridlariga ijtimoiy hayotda faol bo‘lish, halol ishlash va 

odamlarga yordam qilishni tavsiya etgan. Uning ta’limoti Bahouddin Nakshband 

tomonidan davom ettirildi va dunyoda eng keng tarqalgan so‘fiy tariqatlaridan biri 

- Nakshbandiya tariqati shakllandi2. 

Yuqoridagi fikrlardan kelib chiqib aytish mumkinki, Qoraxoniylar davridagi 

tasavvuf adabiyoti ikkita katta yo‘nalishda rivojlandi: 

1. Turkiy tilidagi xalqona yo‘nalish: Sodda va tushunarli turkiy tilda keng xalq 

ommasiga qaratilgan adabiyot. 

2. Fors-tojik tilidagi falsafiy-badiiy yo‘nalish: Chuqur falsafiy mazmun va 

yuksak badiiylik bilan ajralib turgan adabiyot. 

Mazkur mutasavviflarning barchasi o‘z ijodi va ta’limoti orqali nafaqat o‘z 

zamonlariga, balki keyingi avlodlarga muhim ta’sir ko‘rsatib, Markaziy Osiyo 

madaniyati va diniy-ma’naviy an’analarining shakllanishiga muhim hissa 

qo‘shdilar. 

Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf terminologiyasining 

shakllanishi va rivojlanishi ham nihoyatda murakkab va serqirra tarixiy jarayon 

bo‘lib, uni uchta asosiy bosqichda tahlil qilish mumkin. 

Birinchi bosqich (IX-X asrlar):Bu bosqich arab tilidagi asosiy 

terminologiyaning qabul qilinishi bilan xarakterli va Markaziy Osiyoga Xuroson 

(Eron) va Bag‘dod maktablaridan tasavvufiy terminlarning kirib kelishi 

 
1 Бертельс Е.Э. Суфизм и суфийская литература: Избранные труды / Бертельс Е.Э., Отв. ред. 

А.Н.Болдырев, Сост. М.Н.О.Османов. – Москва: Наука, 1965. – 524 с., 346-348 сс.  
2 Комилов Н. Тасаввуф. – Т.: Ўзбекистон, 2009. – 448 б., 234-236 бб. 



2025  

 

 

121 

kuzatiladi. Masalan qyuidagi asosiy terminlar va ularning mazmuniga e’tibor 

bering: 

Tasavvuf - Sof bo‘lish, so‘fiy bo‘lish; Zuhd - Dunyoviy hayotdan voz kechish; 

Ma’rifat - Xudoni bilish, irfoniy bilimlarni egallash; Vahdat-ul-vujud - Borliqning 

birligi; Zikr - Xudoni yod etish. 

Ikkinchi bosqich (X-XI asrlar): Bu bosqichda fors tilidagi terminologiyaning 

kengayishi va fors tilining tasavvufning nazariy jihatdan rivojlanishida muhim 

o‘rin tutgani  kuzatiladi. Forsiy asosiy terminlar namunalari va ularning 

mazmuniga e’tibor bering: 

Pir-murshid - Ustoz, yo‘lboshchi; Darvish – dunyoviy narsalarga beparvo; 

Murid (Shogird) – o‘z irodasini ustozga topshirgan kishi.  

Uchinchi bosqich (XI-XII asrlar): Bu bosqichda tasavvufning turkiy tilidagi 

terminologiyasi shakllana boshlagan. Asosiy tasavvufiy terminlarning turkiy 

tilidagi shakllari va ularning mazmuniga e’tibor bering: 

Ato - Pir, ustoz; Suyuu - Muhabbat, ishq. 

Demak, Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda tasavvufiy terminolo-

giyasining shakllanishi va rivojlanishiga quyidagi xususiyatlar xos, deyish 

mumkin: 

1. Uch tillilik: Arab, fors va turkiy tillaridagi terminlarning hamzamon 

qo‘llanishi va o‘zaro ta’siri. 

2. Nazariy va amaliy jihatdan takomillashishi: Terminlarning nazariy jihatdan 

chuqurlashishi va amaliy jihatdan kengayishi. 

3. Mahalliylashtirish: Terminlarning mahalliy madaniyat va an’analarga 

moslashtirilishi. 

Bu xususiyatlar keyinchalik nafaqat Markaziy Osiyo, balki butun musulmon 

dunyosidagi tasavvufning rivojlanishiga ham katta ta’sir ko‘rsatdi. 

Markaziy Osiyoda tasavvuf terminologiyasining shakllanishi va rivojlanishi 

jarayonini Xoja Ahmad Yassaviy va Yusuf Hamadoniy asarlarida qo‘llangan 

tasavvuf terminlari misolida ham ko‘rish mumkin. 

Hamadoniy o‘z ta’limotini asosan arab va forsiy tillarida olib borgan. Uning 

hissasi yangi terminlarni yaratishda emas, balki mavjud nazariy-amaliy 

tushunchalarni (asosan Xuroson va Bag‘dod maktablaridan olib) Markaziy Osiyo 

sharoitida chuqurlashtirish, tadqiq etish bo‘lgan. U alohida ahamiyat bergan 

tushunchalar: 

1. Xalvat va Jalvat: Yaqinlikda ibodat qilish (xalvat) va jamiyat ichida ishonch 

bilan yashash (jalvat) o‘rtasidagi muvozanat. 

2. Suhbat (Sheva): Pir va murid o‘rtasidagi ma’naviy suhbatning ahamiyati. 

3. Rabotat-uz-Zikr: Diqqat va zikr orqali Olloh bilan doimiy aloqani saqlash. 

4. Silsila: Ta’limotning ustozlar zanjiri orqali saqlanib qolishining zarurligi. 

Hamadoniyning shogirdlari (Abdulxoliq Gijduvoniy) orqali Naqshbandiya 

tariqatiga kirgan amaliy terminlar: 

1. Zikr-i Xufiy (Maxfiy zikr): Qalbda, ya’ni ovoz chiqarmay zikr qilish. 



2025  

 

 

122 

2. Bozgasht: Zikr paytida «Alloh» deyish bilan birga yurakning o‘ng 

tomoniga «hu» deyish. 

Yassaviy esa turkiy tilidagi tasavvuf terminologiyasining assoschisi sifatida 

e’tirof etiladi. U arab va fors tillaridagi murakkab nazariy tushunchalarni sodda 

turkiy so‘zlar va ifodalar orqali tushuntirishga intilgan. «Hikmat»larda keng 

qo‘llangan Yassaviy terminologiyasiga misollar: 

Arab-fors terminlarining sodda turkiycha moslamalari: 

1. Zikr (arabcha) → Yod yoki Yodga oluv 

2. Pir/Murshid (forscha) → Ato 

3. Murid (Arabcha) → Qul, Yosh yigit 

Bundan tashqari, Yassaviy «Dard» (g‘am, ishq azobi), «Suyuu» (muhabbat) 

kabi so‘zlarga chuqur tasavvufiy ma’no berdi. U o‘z ta’limotida ulug‘lov va 

hurmat ramzi bo‘lgan «Hazrati Sulton» (Sulton – Alloh) kabi iborani keng 

qo‘llagan. Yassaviy Hamadoniydan farqli ravishda tasavvufni yuqori tabaqa 

uchun emas, balki oddiy xalq uchun ochiq va tushunarli qildi. Buni turkiy tilidagi 

so‘z va tushunchalarni keng qo‘llashi, turkiy tilida yangi terminlarni iste’molga 

kiritishi orqali ta’minladi. 

Xulosa. Qoraxoniylar davri Markaziy Osiyo tasavvuf an’analarining 

shakllanishi va rivoji uchun fundamental ahamiyatga ega davr bo‘ldi. Bu jarayon 

Xuroson-Mavarounnahr maktabining shakllanishi, nazariy va amaliy ta’limot 

shayxlarning faoliyati bilan tavsiflanadi. Tasavvuf nafaqat diniy-ma’naviy, balki 

kuchli ijtimoiy-madaniy institut sifatida musulmon jamiyatining kamoloti va 

barqarorligiga xizmat qildi. Aynan Markaziy Osiyoga xos xususiyatlarni o‘zida 

jamlagan tasavvuf adabiyoti shakllandi. Ham nazariy va ham amaliy ta’limotlarda 

keng qo‘llanuvchi, sodda, tushunish oson bo‘lgan tasavvuf terminlari iste’molga 

kiritildi. Umuman olganda, ushbu davrda shakllangan tasavvufiy meros nafaqat 

o‘zbek, balki barcha turkiy xalqlarning ma’naviy-madaniy identikligining 

ajralmas qismiga aylandi. 

Maqolaning kirish qismida qo‘yilgan savollarga javoblar sifatida shunday 

xulosa chiqarildi: 

1. Qoroxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf ijtimoiy-madaniy 

fenomen sifatida shakllandi. 

2. Tasavvufning ham nazariy asoslari va ham amaliy qo‘llanishi usullari 

yaratildi. 

3. Markaziy Osiyoga xos xususiyatlarni o‘zida jamlagan tasavvuf adabiyoti 

shakllandi. 

4. Tasavvufiy terminologiya ushbu davrda uch tilda (arab, fors, turkiy) 

mukammallashdi va mahalliy talablarga muvofiqlashtirildi. 

 
 

 



2025  

 

 

123 

“TAZKIRAYI BUG‘RAXON” MANBASIDA QORAXONIYLAR 

SULOLASI VA IDEOLOGIK AXBOROT 

 

SARVINOZ KASIMOVA  

O‘zbekiston jurnalistika va ommaviy kommunikatsiyalar  

universiteti dotsenti, PhD 

 
Annotatsiya. Mazkur maqolada Qoraxoniylar davlati tarixini, uning ijtimoiy-

ma’naviy hayotidagi o‘ziga xos o‘rin va ideologik jarayonlarni yoritishda Mullo Xojining 

“Tazkirayi Bug‘raxon” (qo‘lyozma №1818/II) asari asosida tahliliy tadqiqot olib 

borilgan. Tadqiqotda asarning tarixiy-biografik mazmuni, islom dini qabul qilingan 

davrdagi axborot tarqatishning dastlabki shakllari va ularning protolojurnalistik 

ahamiyati ochib beriladi. Muallif Satuq Bog‘raxonning islomni qabul qilishi, davlat 

boshqaruvining islomiylashuvi va diniy-ma’naviy qadriyatlarning mustahkamlanishida 

bu jarayonning tutgan o‘rnini ilmiy asoslar bilan tahlil qilgan. Asar tilining chig‘atoy–

uyg‘ur turkiy tili asosida yozilganligi, unda arabcha va forscha diniy-ilmiy terminlarning 

qo‘llanilishi, hamda matnning xalq ongiga yo‘naltirilgan uslubda yaratilgani qayd 

etiladi. Maqolada “Tazkirayi Bug‘raxon” manbasi o‘z davrida ommaga axborot 

yetkazish, tarixiy shaxslarni ideallashtirish va davlat mafkurasini mustahkamlash vositasi 

sifatida baholangan. Shuningdek, bu manbaning bugungi jurnalistikadagi portret, ocherk 

va xronika janrlariga yaqinligi ilmiy dalillar bilan asoslangan. Tadqiqot Markaziy Osiyo 

protolojurnalistikasi tarixini o‘rganishda yangi yondashuvni taklif etadi. 

Tayanch tushunchalar: Tazkirayi Bug‘raxon, Qoraxoniylar sulolasi, Sotuq 

Bog‘raxon (Abdulkarim), islomlashuv jarayoni, protolojurnalistika, ideologik axborot, 

Mullo Xoji qo‘lyozmasi, biografik janr, islomiy davlat mafkurasi, Markaziy Osiyo axborot 

tarixi  

Аннотация. В статье проводится анализ исторического, биографического и 

идеологического значения произведения Мулло Хожи «Тазкираи Буграхон» 

(рукопись №1818/II), рассматриваемого как важный источник для изучения ранних 

форм исламской коммуникации и протожурналистики в Центральной Азии. Автор 

исследует процесс исламизации караханидского государства и его влияние на 

формирование идеологических и информационных механизмов. Особое внимание 

уделено образу Сатук Бограхана — первого мусульманского правителя тюрков, чья 

биография стала инструментом морально-религиозной пропаганды и 

формирования общественного мнения. Лингвистический анализ показывает, что 

рукопись написана на чагатайско-уйгурском тюркском языке с использованием 

арабских и персидских религиозно-научных терминов, что отражает духовно-

интеллектуальную атмосферу эпохи. Автор доказывает, что «Тазкираи Буграхон» 

выполняла не только историко-документальную, но и информационно-вос-

питательную функцию, близкую к современным жанрам портрета, очерка и 

хроники. Работа вносит вклад в изучение истории протожурналистики и 

междисциплинарного подхода к средневековой информационной культуре 

Центральной Азии. 

Ключевые понятия: Тазкираи Буграхон, Караханидская династия, Сатук 

Бограхан (Абдулкарим), Процесс исламизации, Протожурналистика, Идеоло-



2025  

 

 

124 

гическая информация, Рукопись Мулло Хожи, Биографический жанр, Исламская 

государственная идеология, История информации Центральной Азии. 

Annotation. This article analyzes the historical, biographical, and ideological 

significance of “Tazkirayi Bug‘raxon” (manuscript No. 1818/II) by Mullo Xoji, focusing 

on its role in shaping early Islamic communication and proto-journalistic traditions in 

Central Asia. The study explores how the process of adopting Islam during the 

Qarakhanid period contributed to the formation of an information system that combined 

religious, political, and educational purposes. The author emphasizes the portrayal of 

Satuk Bug‘ra Khan as the first Turkic Muslim ruler and examines how his biography 

served as a medium for ideological influence and social integration. Linguistic analysis 

highlights that the manuscript was written in Chagatai–Uyghur Turkic, enriched with 

Arabic and Persian scholarly and religious terms, reflecting the intellectual environment 

of its era. The article argues that “Tazkirayi Bug‘raxon” not only documented historical 

facts but also fulfilled an informational and moral function similar to that of modern 

media genres such as portraits, essays, and chronicles. The research introduces an 

interdisciplinary perspective linking history, philology, and media studies, contributing to 

the reconstruction of proto-journalism in medieval Central Asia. 

Key Terms: Tazkirayi Bug‘raxon, Qarakhanid Dynasty, Satuk Bugra Khan 

(Abdulkarim), Process of Islamization, Proto-journalism, Ideological Information, Mullo 

Xoji Manuscript, Biographical Genre, Islamic State Ideology, History of Information in 

Central Asia. 

 

Jurnalistika davlat va jamiyat tuzilmalari o‘rtasidagi munosabatlarni 

o‘rnatishga yordam beruvchi asosiy bo‘g‘inlardan biri bo‘lib xizmat qiladi. Bu esa 

unga o‘ziga xos ta’sir “kuch”ini ato etadi, zero, zamonaviy jurnalistikaning 

vazifalari demokratiya va bozor munosabatlariga asoslangan fuqarolik jamiyati 

talablariga javob beradigan ijtimoiy-psixologik fazilatlar, qarashlar va e’tiqodlarni 

tarbiyalash maqsadida jamoatchilik fikrini shakllantirish va rivojlantirish, bu 

e’tiqodlarni moddiy va ma’naviy hayotda amaliy natijalarga aylantirishdan 

iboratdir. Bu, jurnalistikaning “to‘rtinchi hokimiyat” ekanligi, uning “kuch” 

vakolatining ko‘lami haqida ma’lum savollarni tug‘diradi. “Hokimiyat” 

tushunchasi bir subyektning boshqa bir subyekt ustidan hokimiyatining 

(munosabatlarda hukmronlik) namoyon bo‘lishi sifatida turli ta’sir vositalari: 

egalik qilish, buyruq berish, boshqarish, tartibga solish, ta’sir qilish, bosim, 

nazorat qilish va hokazolar orqali ochib beriladi. Hokimiyatning namoyon bo‘lishi 

siyosiy, iqtisodiy, mafkuraviy, harbiy va hatto kundalik sohalarda ham amalga 

oshirilishi mumkin. Biroq, an'anaviy ravishda biz "hokimiyat tarmoqlari" deb 

ataladigan - qonun chiqaruvchi ("birinchi hokimiyat"), ijro etuvchi ("ikkinchi 

hokimiyat ") va sud ("uchinchi hokimiyat") bilan shug'ullanamiz. Jurnalistika 

kuchli axborot ta'siri o'tkazib, "ta'sir" zanjirining navbatdagi ustun bo'g'iniga 

aylanadi, bu holat uni "to'rtinchi hokimiyat" deb hisoblash imkonini beradi. 

Jurnalistikaning vujudga kelishi va shakllanishi XIX asrning ikkinchi yarmi va 

XX asrning birinchi yarmiga to‘g‘ri keladi. Ammo o‘tmish zamonlarda ham 

buyuk davlatlarning muvaffaqiyatini ta’minlashga xizmat qilgan, ommaviy 



2025  

 

 

125 

axborot vositalari o‘rnini bosuvchi ilk jurnalistika – protojurnalistika  namunalari  

deya nomlash mumkin bo‘lgan muhim manbalar mavjud bo‘lib, ularning maqsad 

va vazifalari, tuzilishi, til xususiyatlarini o‘rganish katta ahamiyat kasb etadi.  Shu 

bois mazkur tadqiqot uchun tanlangan, O‘zbekiston Respublikasi Fanlar 

akademiyasi Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondida saqlanayotgan, O‘zbek 

davlatchiligi tarixida muhim o‘rin egallagan Qoraxoniylar sulolasi haqida 

ma’lumot beruvchi Mullo Xojining “Tazkirayi Bug‘raxon” qo‘lyozmasini 

(№1818/II)  X-XI asrlarda siyosiy-ijtimoiy axborot yetkazuvchi protojurnalistik 

manba sifatida o‘rganish alohida diqqatga sazovordir.  

O‘rta Osiyo tarixida Qoraxoniylar davlati turkiy siyosiy tashkilotlarning 

rivojlanishi, madaniy va iqtisodiy taraqqiyoti, shuningdek, mintaqada yangi turkiy 

davlatlar va imperiyalar uchun mustahkam poydevor yaratgan davlat sifatida 

ajralib turadi. X–XI asrlarda turkiy xalqlar, xususan, Qoraxoniylar o‘z siyosiy va 

madaniy ta’sirini ko‘plab mintaqalarga yoyib, Islom dunyosining muhim qismiga 

aylangan. Bu davrda turkiylarning hukmronligi nafaqat O‘rta Osiyo, balki Sharqiy 

Eron, Afg‘oniston, Hindiston va hatto Kichik Osiyo hududlarida ham sezilarli 

ta’sir o‘tkazgan. Qoraxoniylar davlati tarixiy jihatdan o‘zining siyosiy va madaniy 

yuksalishi, iqtisodiy rivojlanishi bilan ham muhim ahamiyat qasb etadi. 

Qoraxoniylarning hukmronligi ostida, O‘rta Osiyoda turkiy til va madaniyatning 

keng tarqalishi, islom dinining qo‘llab-quvvatlanishi, savdo yo‘llarining 

rivojlanishi, shuningdek, shahar va qishloqlarda ijtimoiy-siyosiy barqarorlikning 

ta’minlanishi kuzatilgan. Qoraxoniylar, shuningdek, turkiy xalqlarning siyosiy va 

ijtimoiy tuzilmasining shakllanishida muhim rol o‘ynaganlar1. 

Qoraxoniylar davrida islom dinini rasmiy qabul qilinishi, davlat boshqa-

ruvining islomiylashuvi va diniy-ma’naviy qadriyatlarning mustahkamlanishi 

bilan birga, jamoat fikriga ta’sir ko‘rsatishni maqsad qilgan yozma manbalar 

yozilgan. X-XI asrlarda yozilgan tarixiy risolalar, manoqiblar, tazkiralar va 

madhiyalar hukmdorlarning hayoti, faoliyati, yurishlari va janglari, hukmdor-

larning fazilatlari, taxtni egallashi, davlatni kuchaytirishi uchun qilgan amallari, 

adolatli davlat boshqaruvi kabilarning tasvirlanishini ommaviy axborot 

tarqatishning ibtidoiy shakli sifatida baholashimiz mumkin.  

Mavorounnahr tarixida IX–X asrlar tub burilish davri bo‘lib, bu davrda siyosiy 

hokimiyat bilan bir qatorda diniy-ma’naviy hayot ham yangi bosqichga 

ko‘tarilgan. Arab fathlari orqali kirib kelgan islom dastlab Buxoro, Samarqand va 

Xorazmda jamoalar shaklida rivojlangan2. O‘rta asr tarixchilari va sayohatchilari 

bu davrda O‘rta Osiyoda xo‘jalik va savdo rivojlanganligi, shaharlar qurilganligi, 

 
1 Duturaeva D. “Qarakhanid Envoys to Song China”, Journal of Asian History 52(2), 2018.DOI: 

10.13173/jasiahist.52.2.0179  

https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2?_locale=en 
2 B. Mir-Makhamad et al. “Qarakhanids on the Edge of the Bukhara Oasis: Archaeobotany of 

Medieval Paykend”, Economic Botany 75, 2021. 

https://link.springer.com/article/10.1007/s12231-021-09531-6 



2025  

 

 

126 

fan va madaniyat gullab-yashnaganligi haqida ma’lumotlar qoldirgan 1 .Ammo 

keng ko‘lamda davlat darajasida qabul qilinishi Qoraxoniylar sulolasi asoschisi 

Sotuq Bog‘raxon (Abdulkarim) nomi bilan bog‘liqdir. Qoraxoniylar davlatining 

asoschisi haqida tarixiy haqiqatlarga asoslangan asarlardan biri Mulla Xojining 

“Tazkirayi Bug‘raxon”  asari hisoblanadi. 

E.M.Molotova’ning yozishicha 2 , bugungi kunda “Tazkirayi Bug‘raxon”  

qo‘lyozmasining 20 ta nusxasi mavjud. Bu asarning ikki tilda – turkiy tilda va 

forsiy tilda yozilgan variantlari aniqlangan. Mazkur qo‘lyozmalar Rossiya (Sankt-

Peterburg), Buyuk Britaniya (Oksford, Londone), Fransiya (Parij), Xitoy xalq 

respublikasi (Koshg‘ar), Polsha (Vroslav), O‘zbekistan (Toshkent), Tojikiston 

(Dushanbe) kutubxonalarida saqlanmoqda. Shuningdek, E.Molotovaning 

ta’kidlashicha, mazkur 20 ta qo‘lyozmalarning 19tasining muallifi noma’lum 

bo‘lib, faqat Toshkentda saqlanayotgan nusxasining muallifi Mulla Xoji ekanligi 

qayd etilgan3 . Yirik sharqshunos olim V.Bartold birinchilardan bo‘lib mazkur 

manbaga diqqat qaratgan, biroq uning fikriga qaraganda, mazkur asar afsona 

xarakteriga ega tarzda yozilgan 4 . D.I. Tixonov ushbu qo‘lyozmani tarixiy 

haqiqatlarga asoslangan asar sifatida baholagan. Xususan, “X-XIV asrlarda 

Uyg‘ur davlatining ijtimoiy tuzilmasi va xalq xo‘jaligi asarida Xo‘tan va 

Qoshg‘arda hukm surgan Qoraxoniylarning harbiy yurishlari haqida ma’lumot 

bergan 5 . Umuman olganda, “Tazkirayi Bug‘raxon”  manbasining tadqiqi 

masalasiga e’tibor qilsak, uning tarixiy manba sifatidagi qiymati tahlil etilganligi 

ma’lum bo‘ladi. Biroq, bu asarning o‘z davrida jamiyat ijtimoiy va ideologik 

qarashlarini shakllantiruvchi va ommaga ta’sir etuvchi protojurnalistik manba 

sifatidagi o‘ziga xos xususiyatlari o‘rganilmagan. 

“Tazkirayi Bug‘raxon” manbasining yozilish davri haqida ham turli qarashlar 

bor. V.P. Yudin XVI asrdagi Sharqiy Turkistondagi tarixiy jarayonlarni tahlil etar 

ekan, bu manbaning  XVI asrning ikkinchi yarmida yozilgan deb taxmin qiladi6. 

J.Baldik asarning XVasr oxirida yozilganligi haqidagi gipotezani ilgari suradi. 

D.Devinning fikricha, J.Baldik manbaning ichida keltirilgan yagona sanaga qarab 

shunday xulosaga kelgan. Bu, asarning kirish qismida 1706-yildir. Aynan shu 

 
1  Камолиддин Ш. С. Новые данные к истории тюрко-арабских этнокультурных 

взаимосвязей // International Journal of Central Asian Studies, vol. 9. Seoul, 2004, p. 299 – 311. 
2 Молотов Э.М. «Таз:кира-йи Богра-хан» :как источник по истории народов Центральной 

Азии// ИЗВЕСТИЯ НАН РК. Серия общественных наук. 2008. № 2. С.22. 
3 Молотов Э.М. «Таз:кира-йи Богра-хан» :как источник по истории народов Центральной 

Азии. С.24. 
4 Бартольд В . Статьи из «Энциклопедии ислама»// Сочинения. М., 1964, T.II, Ч.2, с. 506. 
5 Тихонов Д.И. Хозяйство и общественный строй Уй-гурского государства X-XIV вв. М.-Л., 

1966, с.222. 
6 Юдин В.П. Анонимная тюркоязычное сочинениеторой половины XVI в. из Восточного 

Туркестана «Таз-кира-йи Ходжа Мухаммад-Шариф» // Вопросы истории и культуры 

уйгуров .А., 1987, се. 4-40, с. 4 . 



2025  

 

 

127 

davrda asarning turkiy tilga tarjimasi yakunlangan 1 . N.Mikluxo-Maklayning 

tadqiqotida mazkur asardagi yozishmalar sanasi (1207 /1792 yillar) uning yozilish 

sanasi deb ko‘rsatilgan2. A.M.Muginov ham qo‘lyozmalardagi sanalarga qarab 

ularning yozilish vaqtini belgilaydi. Olimning fikricha, ikki qo‘lyozma XVIII 

asrda qayta ko‘chirilgan, 11 ta qo‘lyozma XIX asrda, hattoki, qo‘lyozmalarning 

biri  XX asrda qayta ko‘chirilgan 3 . Qoshg‘arda saqlanayotgan asari nusxasi  

hijriy1245/ melodiy1830 yilda yozilgani qayd etiladi4.  Shu bilan birga, asarning 

qaysi tilda yozilgani haqida ham aniq bir fikr yo‘q. Ba’zi olimlarning asarning 

avval forscha yozilib, so‘ngra turkiy tiliga tarjima qilinganini  aytishadi, boshqa 

olimlar, aksincha, manbaning turkiycha ijod qilinganini, keyinchalik forschaga 

o‘girilganligini iddao etishadi.  

Tadqiqotimiz ob’ekti bo‘lgan qo‘lyozma muallifi Mulla Xojining ta’kid-

lashicha, “Tazkirayi Bug‘raxon” undan avvalgi yozilgan tazkiralarga asoslangan 

hamda Bug‘raxonning hayoti va faoliyati haqidagi tarixiy manbalardan ham 

ma’lumotlar olgan. Shu bilan birga, Mulla Xoji Bug‘raxon sulolasi  haqidagi 

hikoyalardan ham foydalanganini yozadi. Bu borada Mulla Xoji  hikoyalarning 

“ishonchli” manbalardan olinganini qayd etadi.  Muallifning ma’lumotlarni 

manbalardan to‘plashi va qayta ishlab taqdim etishi bu asarning yaratilishida 

axborotni tanlash, tahrirlash va tizimlashtirish jarayonini tatbiq etganini 

ko‘rsatadi.Aytib o‘tish kerakki, ko‘plab sharqshunos olimlar hikoyalar, rivoyatlar 

va afsonalarning tarixiy haqiqatga asoslangan holda paydo bo‘lganligini e’tirof 

etishadi. Qo‘lyozma, ehtimol, XIX asr boshlarida qayta nusxalangan bo‘lib, u 26 

varaqdan iborat (65a–90b). Mazkur tazkira tili chig‘atoy–uyg‘ur turkiy tilida 

yozilgan bo‘lib, ichida arabcha va forsiy diniy-ilmiy atamalar ko‘p uchraydi. 

Asarning boshlang‘ich va oxirgi qismlari saqlanmagan. Shuningdek, qo‘lyozma 

oxirida Sotuq Bog‘raxon va boshqa uch hukmdor sharafiga bag‘ishlangan madhya 

mavjud bo‘lgan, lekin uning ham oxiri to‘liq emas. 

Qo‘lyozmalar institutida saqlanayotgan “Tazkirayi Bug‘raxon” asari 4 

qismdan iboratdir. Kirish qismida Satuq  Bug‘raxonga islom dinini qabul qilishni 

taklif etgan  Abu Nasr Somoniyning faoliyati, uning Qoshg‘arga safari va Satuq 

Bug‘raxon bilan uchrashuvi anglatilgan. Ikki bo‘lim Satuq Bug‘raxonning hayoti 

va faoliyati, uning davomchilari, sulton Satuq Bug‘raxon bilan Islom dinining 

qabul qilinishida yordam bergan so‘fiy shayxlar haqidagi ma’lumotlarni qamrab 

olgan. Asar so‘ngida xulosa ham berilgan.  

 
1 Devin De Weese. The Tadhkira- Bugra-khan аnd the Uvaysi" Sufis of Central Asia: notes in 

Review of Imaginary Mustims// Centrat Asiatic Journal, Harrassowitz Vertag, 40 (1996), рр.87-

127, р. 94. 
2 Миклухо-Маклай Н.Д. Описание таджикских и персидских рукописей. М., 1961, вып. № 2, 

с. 125.  
3 Мугинов А.М. Описание уйгурских рукописей Ин-ститута народов Азии. М., 1962, с. 61. 
4 Молотов Э.М. «Таз:кира-йи Богра-хан» :как источник по истории народов Центральной 

Азии. С.26. 



2025  

 

 

128 

“Tazkirayi Bug‘raxon” tazkirasining til xususiyatlarini, tuzilishini o‘rganish, 

xususan, asar muallifning ishonchli manbalarga tayanganligi uning O‘rta Osiyo 

tarixining oltin davri hisoblangan Qoraxoniylar davri haqidagi ob’ektiv 

ma’lumotni keng ommaga yetkazishni maqsad qilganligini ko‘rsatadi. Ma’lumki, 

odatda qadimda va O‘rta asarlarda mualliflar bir asarni yozar ekan, biror 

hukmdorga bag‘ishlab yozganligini qayd etadi. Bundan asarlarda ob’ektivlik 

emas, balki sub’ektivlik ustun qilishi tabiiy hol. Biroq Mulla Xojining mazkur 

tazkirasining o‘zidan avvalgi tazkiralar, tarixiy va ishonchli manbalardan foy-

dalanilganligi muallifning Satuq Bug‘raxonning hayoti, faoliyati, tarixdagi o‘rnini 

yaqqol ko‘rsatib berish istagini dalillaydi. Shuningdek, mazkur qo‘lyozmaning 20 

nusxasining mavjudligi, ularning turli asrlarda ko‘chirilganligi, manba 

nusxalarining dunyoning turli burchaklaridagi kutubxonalarda saqlanayotganligi 

bugungi jurnalistikaning axborot tarqatish vazifasini ado etganinini ifoda etadi.  

“Tazkirayi Bug‘raxon” manbasida yozilishicha, Abu Nasr Somoniy Sulton 

Satuq Bug‘raxonning rahnamosi bo‘lishi Alloh tomonidan belgilangan. Abu Nasr 

Somoniy savdogarlik bilan shug‘ullangan va turli shaharlarga sayohat qilgan. U 

safarga chiqishdan avval non va oziq-ovqat hayriya qilgan. Bir kuni safardan 

avval u tush ko‘rgan, safarga chiqmay turishi kerakligi haqida xabar olgan.   Olti 

yildan keyin Abu Nasr Somoniy tush ko‘radi, tushida Muhammad alayhissalom 

(s.a.v) dan Turkiston hududiga safar qilishi kerakligi, Qoraxoniylar shahzodasini 

topishi zarurligi haqida xabar oladi. Bu safardan maqsad bo‘lajak sultonga 

Qur’onni o‘rgatish bo‘lgan. Shu tariqa, Sulton Satuq Bug‘raxonning Islom  

tomonidan dinini qabul qilishi va turkiy xalqni musulmon qilish taqdiriga 

yozilgan bo‘lgan. Mazkur voqeaning tasvirida ortiqcha badiiylik va so‘z bezaklari 

qo‘llanilmaganligi e’tiborni jalb etadi. Mulla Xoji haqiqatda ham Sulton Satuq 

Bug‘raxonning Alloh yorlaqan buyuk shaxs ekanligi, turkiy xalqni islomlashuviga 

sababchi bo‘lganligi, o‘z faoliyati davomida Qoraxoniylar davlatini tashkil 

etganligini anglatar ekan, o‘zbek davlatchiligining oltin davri asoschisi haqida 

tasavvur hosil qiladiki, bu tarzdagi maqolalar va ruknlar bugungi gazeta hamda 

jurnallarning muhim yo‘nalishlarini tashkil etadi. Shuningdek, asarda Satuq 

Bog‘raxon G‘oziy “Islom yolini ishkor qiluvchi, kofir munoqiblarni o’ldirguvchi, 

mazlum sajjodlarga rahm qiluvchi”, deb tariflanadi. 1  Bunda axborot nafaqat 

ta’limiy, balki siyosiy va ma’naviy vazifa ham bajargan.  

“Tazkirayi Bug‘raxon”da berilgan ma’lumotga ko‘ra, Hazrati Xizrning 

namoyon bo‘lishi va Abu Nasr Somoniyning va’zlari ta’sirida Sulton Satuq 

Bug‘raxon yashirincha Islom dinini qabul qiladi. Sultonning yaqinlari unga 

qo‘shilishadi. Islom dinini qabul qilganida, Sultonga Abdal Karim ismi beriladi. 

Sulton Satuq Bug‘raxon Sharqiy Turkiston hududidagi birinchi “uvays” (so'fiy 

tasavvuf an'analarida ma'naviy tajribaning ma'lum bir vafot etgan shaxsning 

 
1  Mullo Xoji. Tazkirayi Bog‘raxon. Qo‘lyozma №1818/II. Toshkent: O‘zbekiston FA 

Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. 64A-в.  



2025  

 

 

129 

ruhidan tirik odamga o‘tishi shakli, bu tajribaning berilishi orqali ruhiy bilim 

olgan shaxs) hisoblanadi. Ya’ni asarda aytilishicha, Sotuq Bog‘raxon islomni 

qabul qiladiva Alloh taolo o‘zining barcha mag‘firat va zafar nurini unga beradi. 

Avvalo, hazrat Sulton Sotuq Bog‘raxon G‘oziy kufr va bid‘atni qaytarib, 

Payg‘ambarimiz Muhammad alayhissalomning nuriga yuz tutadi, Abdulkarim 

ismini oladi va dastlab shaxsiy e’tiqodini mustahkamlab, keyinroq davlat 

siyosatini ham islom asosida yurita boshladi 1 . Bu voqea O‘rta Osiyo tarixiy 

jarayonida tubdan burilish yasaydi va Qoraxoniylar davlatining diniy-ideologik 

asoslarini belgilab beradi. 

Hijriy  320/ melodiy 932 yilda Sulton Satuq Bug‘raxon 40 kishilik yaqinlari 

bilan Qoshg‘arga keladi va Qodirxonning O‘gulchak hududini bosib oladi. Sulton 

taxtni egallagach, Balasog‘unga yo‘l oladi. Balasog‘un yengilgach, Qoshg‘arga 

qaytadi.  Mulla Xoji ushbu voqealarni tasvirlar ekan, ideologik yondashuvini 

ifoda etadi. Ideologik yoki qadriyatga yo‘naltirilgan sharhlar vositasida Islom 

dinining yuksak qadriyat ekanligi, mazkur qadriyatga erishishda Sulton Satuq 

Bug‘raxonning xizmati va hissasi aks ettiriladi.  

“Tazkirayi Bug‘raxon”da hikoya qilinishicha, hijriy 331/ melodiy 942-943 

yillarda Sulton Satuq Bug‘raxon turkiy xalqning Islom dinini qabul qilishi 

yo‘lidagi faoliyatini davom ettiradi va Abu Nasr Somoniyning o‘g‘li G‘oziy  Abu-

l-Fattah bilan Qoraxoniylarning ko‘p sonli qo‘shiniga boshchilik qilib, To‘rgat 

dovonidan o‘tishadi ham Norinning janubiy hududini egallab olishadi. Keyin esa 

to‘satdan Balasog‘unga hujum qilishadi.  Egallab olingan hududda Sulton Islom 

dinini davlat dini deb e’lon qiladi. Hijriy 338/ melodiy 949-950 yillarda Abu-l 

Fattoh boshchiligidagi qo‘shin janub tomonga  yurish qiladi. To‘xsun  yo‘lida 

Sulton Satuq Bug‘raxonning katta o‘g‘li G‘oziy Musa Tekin qo‘mondonligidagi 

Qoraxoniylar qo‘shini  Tentiritagning shimoliy tomonida joylashgan Beshbaliq 

shahriga yo‘l olishadi. Bu orada xo‘ton qo‘shini Beshbaliq va Qoraguch shahriga 

yetib keladi. Har ikki tomonning kuchi teng keladi, har ikki tomon qo‘shinida ham 

yo‘qotishlar ko‘p bo‘ladi. Qoraxoniylar Kengitga chekinishga majbur bo‘ladi.   

“Tazkirayi Bug‘raxon”da qayd etilishicha, Sulton Satuq Bug‘raxon bu shaharni 

o‘z davlatining sharqiy chegarasiga aylantiradi. Ko‘ramizki, Mulla Xoji 

Qoraxoniylar davlatining tashkil topishi, Islom dinining turkiy xalqlar orasida 

qaror topishi, bu maqsaddagi Sulton Satuq Bug‘raxonning faoliyati haqida fikr 

yuritar ekan, nafaqat yutuqlar, balki mag‘lubiyatlar haqida ham ma’lumot berishni 

ma’qul ko‘radi.   

Xulosa sifatida shuni ta’kidlab o‘tish mumkin: Qoraxoniylar sulolasi Markaziy 

Osiyo tarixida birinchi musulmon turkiy sulola sifatida muhim o‘rin tutadi. 

Qoraxoniylar islomiy davlatchilik tamoyillarini mustahkamlash, diniy-ma’naviy 

qadriyatlarni omma orasida keng targ‘ib qilish va o‘z hukmdorlarining 

shaxsiyatini ideallashtirish maqsadida turli axborot shakllaridan foydalangan. Bu 

 
1 O’sha asar, 64A-в.  



2025  

 

 

130 

jarayonda yozma manbalar, jumladan, biografiyalar, maktublar, farmonlar, 

madhiyalar va xattotlik san’ati vositasidagi e’lonlar alohida o‘rin tutgan. Bu 

manbalar orasida O‘zbekiston Respbulikasi Fanlar akademiyasi Qo‘lyozmalar 

institutida (№1818/II)  raqami ostida saqlanayotgan, Mulla Xoji qalamiga mansub 

“Tazkirayi Bug‘raxon” asari alohida o‘rin tutadi. Mazkur manbaning 20ta nusxasi 

mavjud bo‘lib, faqat bittasi – bizning qo‘limizdagi qo‘lyozmaning muallif aniqdir, 

qolgan nusxalarning mualliflari ko‘rsatilmagan. Ushbu asarlarning turkiycha va 

forscha variantlari bizgacha yetib kelgan bo‘lib, aslida ilk bor qaysi tilda yozilgani 

ma’lum emas. Asar Qoraxoniylar davlatining asoschisi Sulton Satuq 

Bug‘raxonning hayoti, Islomni qabul qilishi, Qoraxoniylar davlatining qurishi, 

Qoraxoniylar davlatining kuchayishi va kengayishi, Sulton Satuq Bug‘raxonning 

davomchilari – uning o‘g‘li va piri Abu Nasr Somoniyning o‘g‘lining yurishlari 

haqida ma’lumot beradi. Muallifning ta’kidiga ko‘ra, asar undan avvalgi  

tazkiralar va ishonchli manbalarga asoslanib yozilgan. Asarning tarixiy voqealarni 

bayon etish usuli, ya’ni ob’ektivlik va haqqoniylik tamoyillariga asoslanganligi 

“Tazkirayi Bug‘raxon”ni O‘rta Osiyodagi protojurnalistikaning ilk namunalaridan 

biri sifatida qabul qilishimiz uchun asos bo‘ladi. Shu bilan birga, asarning 

dunyoning turli mamlakatlarida, turli asrlarda  yozilgan nusxalarining mavjudligi 

“Tazkirayi Bug‘raxon”  manbasining o‘z davrida o‘ta mashhur bo‘lganligi, keng 

ommaga axborot yetkazishga yo‘naltirilganligini ko‘rsatadi. Qo‘lyozmada 

tasvirlangan voqealar Qoraxoniylar davridagi diniy ideologiyaning aksi o‘laroq 

maydonga chiqadi. Asarning markazida islomiy hukmdorlar turishi, ularning 

siyosiy va diniy fazilatlarining ta’riflanishi — bu ma’lumotlarning faqat tarixiy 

emas, balki ideologik ta’sir maqsadida ham tuzilganini ko‘rsatadi. Mullo Xoji 

tomonidan tuzilgan Bog‘raxonlar tarixiy biografiyasi — Markaziy Osiyodagi 

protolojurnalistikaning biografik va ideologik shakli sifatida qabul qilish mumkin. 

U tarixiy shaxslarning hayoti orqali ommaga axborot yetkazish, davlat 

ideologiyasini mustahkamlash hamda islomiy qadriyatlarni targ‘ib qilish 

maqsadini ko‘zlagan. Bugungi jurnalistikaning portretlar, ocherklar va xronika 

janrlariga yaqin turishi bilan ahamiyatlidir. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Mullo Xoji. Tazkirayi Bog‘raxon. Qo‘lyozma №1818/II. Toshkent: O‘zbekiston 

FA Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. 

2. Bartold, V. V. Turkiston mong‘ul bosqiniga qadar. Toshkent: Fan, 1993. 

3. Narshaxiy, Abu Bakr. Buxoro tarixi. Toshkent: Sharq, 1991. 

4. Frye, R. N. The Golden Age of Persia. London: Weidenfeld & Nicolson, 1975. 

5. Hodgson, M.G. S. The Venture of Islam. Chicago: University of Chicago Press, 

1974. 

6. Ochilov, M. Qoraxoniylar davlati tarixi. Toshkent: O‘zbekiston Milliy 

ensiklopediyasi, 2001. 

7. Abdurahmonov A. Turkiy Adabiyotning qadimgi davri. - Toshkent: Fan, 2005.  



2025  

 

 

131 

8. D. Duturaeva.  “Qarakhanid Envoys to Song China”, Journal of Asian History 

52(2), 2018.DOI: 10.13173/jasiahist.52.2.0179  

https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2?_locale=en 

9. B. Mir-Makhamad et al. “Qarakhanids on the Edge of the Bukhara Oasis: 

Archaeobotany of Medieval Paykend”, Economic Botany 75, 2021. 

https://link.springer.com/article/10.1007/s12231-021-09531-6 

 
 

 

QORAXONIYLAR SULOLASI MEROSI KIMNIKI? 

 

MUNIRA XATAMOVA 

Alfraganus universiteti dotsenti, 

tarix fanlari bo‘yicha falsafa doktori (PhD)  

 
Annotatsiya. Ushbu maqolada Markaziy Osiyoda kechayotgan integratsiya 

jarayonlarining tarixiy ildizlari va ularning bugungi mintaqaviy birdamlikni 

mustahkamlashdagi ahamiyati ko‘rib chiqiladi. Muallif mintaqa xalqlarini 

birlashtiruvchi omil o‘laroq umumiy sivilizatsiyaviy meros, etnosiyosiy uzluksizlik va 

tarixiy xotiraning o‘rnini uqdiradi. Qoraxoniylar sulolasining davlatchilik an’analari, 

islom sivilizatsiyasi rivojiga qo‘shgan ulushi, shaharchilik va me’morchilikdagi 

yutuqlari, shuningdek, “Devonu lug‘at at-turk” va “Qutadg‘u bilig” kabi asarlari orqali 

mintaqaviy madaniy birlikning shakllanishi yoritib beriladi. Bolasog‘un kabi 

boshkentning tarixi va ularning Qoraxoniylar davlatida tutgan o‘rni haqidagi 

ma’lumotlar asosida Markaziy Osiyoning umumiy tarixiy makoni va birlashtiruvchi 

omillari ilmiy tomonlama asoslab berilgan. Maqola mintaqaning o‘tmishini bitta 

sivilizatsiyaviy jarayon o‘laroq ko‘rish kerakligini ilgari suradi va bugungi siyosiy-

madaniy integratsiyani tarixiy meros bilan uzviy bog‘liq holda talqin qiladi. 

Tayanch so‘zlar: Markaziy Osiyo, integratsiya jarayonlari, mintaqaviy birdamlik, 

umumiy sivilizatsiyaviy meros, etnosiyosiy uzluksizlik, Qoraxoniylar sulolasi, islom 

sivilizatsiyasi, turk davlatchiligi, Bolasog‘un, madaniy birlik. 

Annotation. This article analyzes the historical foundations of integration processes 

in Central Asia and their significance for strengthening contemporary regional 

cooperation. The author highlights the unifying role of shared civilizational heritage, 

ethnopolitical continuity, and historical memory among the peoples of the region. The 

study examines the Karakhanid dynasty’s state traditions, its contribution to the 

development of Islamic civilization, achievements in urban culture and architecture, as 

well as the role of key works such as Dīwān Lughāt at-Turk and Qutadghu Bilig in 

shaping regional cultural unity. Based on historical data concerning centers like 

Balasaghun and their role within the Karakhanid state, the article substantiates the 

concept of Central Asia as a common historical space with strong integrative factors. The 

article argues for viewing the region’s past as a unified civilizational process and 

interprets contemporary political and cultural integration within the context of this 

historical legacy. 

https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2?_locale=en


2025  

 

 

132 

Keywords: Central Asia, Integration processes, Regional solidarity, shared 

civilizational heritage, Ethnopolitical continuity, Karakhanid dynasty, Islamic 

civilization, Turkic statehood, Balasaghun, Cultural unity. 

 

Kirish. 

Jahonda kechayotgan globalizatsiya ko‘lami turli mamlakatlar 

madaniyatlarining yaqinlashuvi va birlashuviga, yagona madaniy makonning 

shakllanishiga turtki bermoqda. Madaniy jarayonlar to‘lqini to‘g‘ridan-to‘g‘ri 

siyosiy va ijtimoiy-iqtisodiy shart-sharoitlar bilan bog‘liq.  

Bugungi kunda Markaziy Osiyo davlatlari o‘zaro do‘stlik, yaxshi qo‘shnichilik 

va strategik sheriklik munosabatlarini yanada mustahkamlash, savdo-iqtisodiy va 

madaniy-gumanitar hamkorlikni kengaytirish tomon intilmoqda. Shuning uchun, 

O‘zbekiston Prezidenti Sh.M. Mirziyoev “Markaziy Osiyo o‘z taraqqiyotining 

yangi, tarixiy ahamiyatga molik bosqichiga qadam qo‘ymoqda. Bugun biz 

chinakam birdamlik bosqichiga o‘tayapmiz. Bizning mintaqamizda uzoq yillar 

davomida ilk bor birgalikda oldinga qarab borishimiz uchun poydevor bo‘lib 

xizmat qilayotgan o‘zaro ishonch, yaxshi qo‘shnichilik va hurmat muhiti 

shakllanmoqda. Bu — o‘z-o‘zidan paydo bo‘lib qolgan jarayon emas, balki 

umumiy taqdiri va birgalikda taraqqiy etish salohiyatini anglab yetgan 

mamlakatlarimiz yetakchilarining aniq maqsadga qaratilgan sa’y-harakatlari va 

siyosiy irodasi natijasidir. Ayni paytda bu jarayon o‘zaro ishonch muhitida 

tobora qizg‘in tus olayotgani Markaziy Osiyo mamlakatlari xalqlari tomonidan 

qo‘llab-quvvatlanayotgan mintaqaviy hamkorlik keng ko‘lamdagi zaruratga 

aylanganidan dalolatdir”1 deb alohida uqdirib o‘tgan.  

Chindan ham, bugun mintaqada vaziyat ancha o‘zgargan bo‘lib, xalqlar 

yaqinlashgani, birlashgani, uzoq yillik muammolar stol atrofida o‘tirilib, o‘z 

yechimini topayotgani kuzatilmoqda. Ayniqsa, O‘zbekiston Prezidenti 2017 

yilning 10 noyabrida BMT shafeligida Samarqandda bo‘lib o‘tgan “Markaziy 

Osiyo: yagona tarix va umumiy kelajak, barqaror rivojlanish va taraqqiyot 

yo‘lidagi hamkorlik” mavzusidagi xalqaro konferensiyada Markaziy Osiyo 

davlatlari yetakchilarining maslahat uchrashuvlarini o‘tkazish taklifini ilgari 

surgan edi 2 . Bugunga kelib bu maslahat uchrashuvlari mintaqaviy birlikni 

shakllantirishda yaxshi udumga aylanib ulgurdi. 

Mintaqa davlatlari yetakchilarining siyosiy irodasi bilan “mintaqaviy o‘zlik” 

tushunchasi borgan sari mustahkamlanib bormoqda. O‘zbekiston, Qozog‘iston, 

Qirg‘iz, Tojikiston va Turkmaniston o‘rtasidagi yaqin bordi-keldilarda, 

 
1  Mirziyoyev Sh. Markaziy Osiyo yangi davr ostonasida // O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidentining rasmiy veb-sayti. https://president.uz/oz/lists/view/8653. Yuzlanilgan chog‘: 

14.11.2025.  
2  Марказий Осиё давлат раҳбарларининг биринчи маслаҳат учрашуви // 

http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-

2018. Yuzlanilgan chog‘: 30.11.2019. 

https://president.uz/oz/lists/view/8653
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018


2025  

 

 

133 

mintaqaviy birlik va mintaqaviy o‘zlikni mustahkamlashda doim tarixiy xotira va 

o‘tmishning umumiyligi, madaniyatlar, urf-odatlar va e’tiqodning umumiyligi 

muhim omil bo‘lib kelgan. 

Markaziy Osiyodagi bugungi integratsiya jarayonlari yaqindagina yuz berib 

qolmagani, balki uning tarixiy ildizlari ancha uzoq kezlarga borib taqalishi 

oydinlashadi. Chunki mintaqa va unga tutash tegralar Kushon, Qang‘, Eftal, Turk, 

Arab, Somoniy, Qoraxoniy kabi yirik siyosiy tuzilmalar – imperiyalar bo‘lib 

kelganki, keng etnosiyosiy, ijtimoiy-iqtisodiy va etnomadaniy aloqalar shu siyosiy 

tuzilmalar doirasida yuz bergan. 

Mintaqaning antik va ilk o‘rta yuzyilliklar chog‘lari o‘rganilar ekan, eng oldin, 

uning etnosiyosiy manzarasi doimo o‘zgaruvchan, biroq ma’lum darajada bitta 

tizim o‘laroq shakllanganini ko‘zda tutish kerak. Turli jo‘g‘rofiy muhitlar – tog‘li 

tegralar, vohalar va keng dashtlar, turli xo‘jalik shakllari – dehqonchilik, 

chorvachilik hamda yarim ko‘chmanchilik turmush tarzi, shuningdek, turli tillarda 

so‘zlashuvchi etnik guruhlarning bir davlat yoki siyosiy uyushma ichida 

birgalikda yashab kelgani Yevroosiyoning ulkan bo‘lagi uchun umumiy qonuniyat 

bo‘lgan. 

Tarixiy manbalarning solishtirma tahlili shuni ko‘rsatadiki, Yevroosiyo dasht 

mintaqasida asosiy o‘zgarishlar siyosiy elitalarning almashishi bilan bog‘liq 

bo‘lgan, biroq bu butun aholi tarkibi yoki madaniy asosning tubdan yangilanishi 

degani emas. Qabila va urug‘lar o‘rtasidagi munosabatlar ierarxik, biroq dinamik 

xarakterga ega bo‘lib, qaysi bir guruh harbiy-iqtisodiy tomonlama kuchaysa, 

o‘sha guruh yetakchilikni o‘z qo‘liga olgan. Bu holat siyosiy birlashmalarning 

tabiiy shakllanishiga olib kelgan: yetakchi qabilaning oti butun siyosiy uyushmani 

belgilab, boshqa guruhlar esa uning siyosiy boshqaruvini qabul qilgan holda, bitta 

imperiya ichida birlashib yashayvergan. 

Bu jarayonni “etnosiyosiy uzluksizlik” o‘laroq baholasa bo‘ladi, to‘g‘rirog‘i, 

siyosiy boshqaruvchilar almashsa-da, mintaqaning demografik, madaniy va 

iqtisodiy tarkibi uzluksizligi saqlanib kelgan. Aytaylik,  Xionlar, Eftallar, Turklar, 

Somoniylar, Qoraxoniylar, G‘aznaviylar chog‘ida siyosiy yetakchilik o‘zgarib 

turgani bilan, mintaqa aholisi o‘z madaniyati, tili, urf-odatlari kabi tomonlarni 

saqlab kelgan. Bunday tarixiy qonuniyatlarni anglash Markaziy Osiyo davlatlari 

bugungi tarixshunosligi uchun alohida ahamiyatga ega. Afsuski, bugungi ayrim 

izlanishlarda mintaqaning umumiy sivilizatsiyaviy merosi tor milliy doirada talqin 

qilinishi, bugungi siyosiy chegaralardan kelib chiqib o‘tmishga baho berish 

holatlari uchrab turibdi. Shu bilan birga, biror-bir tarixiy shaxslar yoki sulolalarni 

“talashish”, ularni faqat bir millatga mansub etib ko‘rsatish tendensiyasi ham 

bugungi tarixiy ongga salbiy ta’sir qiladi. Chunki Markaziy Osiyoda shakllangan 

ko‘plab sulolalar birgina etnik doira bilan cheklanib qolmagan, balki aralash 

etnosiyosiy tizimlarning mahsulidir. 

Qoraxoniylar sulolasi – Markaziy Osiyoni birlashtiradigan fenomen 



2025  

 

 

134 

Bugungi tarixshunoslikda Markaziy Osiyo mintaqasining o‘tmishini keng 

sivilizatsiyaviy va mintaqaviy birlik ko‘z qarashidan kelib chiqib o‘rganish, 

o‘zaro bog‘liqlikni anglash, umumiy tarixiy merosni qayta kashf etish muhim. 

Bunday yondashuv birgina ilmiy haqqoniylikni emas, balki mintaqadagi xalqlar 

o‘rtasida o‘zaro ishonch, madaniy yaqinlik va birdamlikni ham mustahkamlaydi. 

O‘zbekistonlik ayrim bilim kishilarining eng eski chog‘lardan sug‘orma ekin-

tikinchilik bilan shug‘ullanib, o‘troq xalq bo‘lgan o‘zbeklar uchun boshqaruvchi 

urug‘lari ko‘chmanchi bo‘lgan Qoraxoniylar o‘tmishini o‘rganishga o‘gay ko‘z 

bilan qaragandek va negadir qo‘shnilarimiz Qozog‘iston, Qirg‘iz izlanuvchilariga 

yuklayotgandek holatlar kuzatilganini aytib o‘tish kerak. Aslida esa bugungi 

Markaziy Osiyo xalqlarining davlatchiligi va o‘zaro tig‘iz bordi-keldisining 

ildizlarini yechishda Qoraxoniylar boshqaruvi kezlari o‘zgacha o‘rin tutadi. Bu 

birgina mintaqa xalqlarining kelib chiqishi va o‘tmishi birligini, balki davlatchilik 

udumlari, urf-odatlari ham umumiy ekanini yorqin ko‘rsatib beruvchi yoki yanada 

ochiqroq aytganda, Qoraxoniylar fenomeni Markaziy Osiyoni birlashtiradigan 

yorqin (ideal) chog‘dir. Biroq uzoq kezlar ichra Qoraxoniylar sulolasi va ularning 

merosi jahon tarixshunosligida yetarlicha o‘z o‘rnini topmadi. Shu yerda taniqli 

sharqshunos V.V. Bartoldning Qoraxoniylar sulolasi boshqaruvi kezlarida 

Movarounnahrda madaniy tushkunlik yuz berganiga shubha yo‘q deb qaraganini 

keltirishning o‘zi yetarli1. Bartoldning ushbu to‘xtami yoki ko‘z-qarashi o‘sha 

chog‘lardagi chinakam holatni qanchalik to‘g‘ri ochib beradi?  

Turondagi ilk turk musulmon sulolasi bo‘lmish Qoraxoniy xoqonligi (chamasi 

950–1213) chegaralari o‘zining eng yuqori cho‘qqisida Tarim havzasidan to 

Amudaryogacha cho‘zilgan bo‘lib, shu bilan turklarning mintaqadagi ming yillik 

hukmronligi boshlanadi. Qoraxoniylarning boshqaruv markazlari bo‘lgan 

Koshg‘ar, Bolasog‘un, O‘zgand, Buxoro va Samarqand shaharlari gullab-

yashnagan, ayniqsa, islom dini bilan bog‘liq maqbara va madrasalar qurilishi 

ortgan.  

Qoraxoniylar islomni davlat dini o‘laroq mustahkamlab, mintaqada islom 

sivilizatsiyasiga ulkan ulush qo‘shganlar. Bu jarayon turk davlatchiligining yangi, 

musulmon sivilizatsiyasi bilan uyg‘unlashgan bosqichini boshlab berdi. 

Qoraxoniylar islomni birgina diniy e’tiqod deb emas, balki davlatni 

birlashtiruvchi, ijtimoiy tuzumni mustahkamlovchi va boshqaruvni 

legitimlashtiruvchi ma’naviy-mafkuraviy omil o‘laroq qaraganlar. Shuning uchun, 

islom Qoraxoniylarda siyosiy barqarorlik va madaniy birlikni ta’minlovchi bosh 

g‘oyaviy asosga aylandi2. 

 
1 Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия // Сочинения в 9 томах. – Т. I. – 

Москва: Восточная литература, 1963. – С. 62–63. 
2 Bosworth C.E. The Turks in the Early Islamic World. – Burlington, VT: Ashgate, 2007; Biran M. 

Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitay Edge // Cahiers d’Asia Centrale. – 2001. – №9. 

– Р. 77–89; Hunkan S. Türk Hakanliği (Karahanlilar). – İstanbul, 2007; Duturaeva D. Between the 



2025  

 

 

135 

Islom huquq tizimi — shariat va an’anaviy turk urf-odat qonunchiligi 

o‘rtasidagi tenglik Qoraxoniylar davlat boshqaruvining asosiy xususiyatlaridan 

biri bo‘ldi. Ushbu ikki huquqiy udumning uyg‘unlashuvi markazlashgan davlat 

tizimini shakllantirishda, mahalliy tuzilmalarni saqlab qolishda va turli etnik-

ijtimoiy guruhlarni bir siyosiy makonda birlashtirishda muhim omil bo‘lib xizmat 

qildi.  

Qoraxoniylar chog‘ida davlat ma’muriyati, harbiy tuzilma va shaharchilikda 

ham islomiy an’analar ta’siri kuchaydi. Madrasalar, masjidlar, xonqohlar va 

boshqa me’morchilik qurilmalarini tiklanishi shahar sivilizatsiyasining yangi 

bosqichini belgiladi1. Shuningdek, Qoraxoniy xoqonlarining islomiy unvon va 

laqablarni qabul qilishi ularning hokimiyatini ma’naviy tomonlama 

mustahkamlab, sulolaning siyosiy birdamligini ta’minladi. 

Bunga Qoraxoniylardan Qodirxon Yusuf (v. 1101–1102) Buxoroda Kular-

Takin madrasasini, Arslonxon esa 1121–1122 yillarda keyinchalik faqihlar 

madrasasiga aylantirilgan saroy qurdirganini keltirish kerak2. Qoraxoniy xoqonlari 

Ibrohim ham, uning o‘g‘li Nasr Shams al-Mulk ham yirik quruvchilik loyihalari 

bilan shug‘ullanganlar. Ibrohim Samarqandda kasalxona qurdirgan bo‘lib, u yerda 

birgina kasallarga g‘amxo‘rlik qilinmagan, balki kambag‘allarga ham boshpana 

berilgan. Ibrohim kasalxona uchun tabiblar va yordamchi xodimlarning oyligi, 

kasallar va kambag‘allarning yeb-ichishi, binolarning yoritilishi, oshxona uchun 

o‘tin yoqilg‘isi va xonalarni ta’mirlash xarajatlarini o‘z bo‘yniga olgan3. 

Samarqandda u, shuningdek, bir madrasa qurdirgan va o‘qituvchilar oyligi, 

talabalar uchun stipendiyalar, kutubxona uchun kitoblar, binolarni yoritish va 

boshqa ehtiyojlar uchun mablag‘ ajratgan. Karvon savdosi rivojiga qulaylik 

yaratish uchun uning o‘g‘li Buxoro bilan Samarqand orasidagi dashtlarda (Ribot-i 

Maliκ – “Podshoh riboti”) va Samarqanddan Xo‘jandga olib boruvchi yo‘lda 

ribotlar (karavonsaroylar) qurdirgan. 

Nasr Shams al-Mulk, shuningdek, Buxorodagi masjid va minorani qayta 

tuzatgan va shahar yaqinida, keyinchalik Shamsabod deb tanilgan yerda ajoyib bir 

saroy va go‘ruq (qo‘ruq) qurdirgan4. Muhammad ibn Nasr (Ibrohimning akasi) va 

 
Silk and Fur Roads: The Qarakhanid Diplomacy and Trade 2016 // Orientierungen: Zeitschrift zur 

Kultur Asiens. – 2016. – № 28. – Р. 173–212. 
1 Tosheva D.Sh. Making the Islamic Façade: Transformation in the Funerary Structures of Central 

Asia in the Tenth and Eleventh Centuries. A thesis submitted for the degree of Doctor of 

Philosophy at The University of Queensland in 2021 School of Architecture. – Brisbane, 2022. 
2  ан-Наршахи, Абу Бакр Мухаммад ибн Джа‘фар. Та’рих-и Бухара. История Бухары. 

Перевод, комментарии и примечания Ш.С. Камолиддина. Археолого-топографический 

комментарий Е.Г. Некрасовой. Ташкент: SMIA-SIA, 2011. – С. 28, 39–40. 
3 History of civilizations of Central Asia. – Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750 to the end 

of the fifteenth century; Pt. II: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S. Asimov. – UNESCO 

Publishing, 2000. – Р. 137. 
4 Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар Наршахий. Бухоро тарихи. Таржимон А. Расулев. – 

Тошкент: Фан, 1966. – 33-бет. 



2025  

 

 

136 

uning o‘g‘li Abbos Farg‘onada (hozirgi Shoh Fozil maqbarasi nomi bilan 

mashhur) bir maqbara qurdirgan bo‘lib, uning ichki qismi murakkab alebastr 

o‘ymakorligi va har ikki kishi nomini yozib qoldirgan bitiklar bilan bezatilgan. 

Ushbu davrda Qoraxoniylar haligacha ko‘chmanchi udumlarini saqlab qolgan 

edilar, biroq qurilgan jamoat va diniy inshootlarning ko‘lami va rang-barangligi 

mintaqaning o‘troq aholisi madaniyati va an’analari yanada keng va chuqur 

darajada o‘zlashtirilganini ko‘rsatadi1. 

Qoraxoniylar boshqaruvi kezlarida qurilgan Taraz yaqinidagi Oyisha-bibi, 

Babaji-xotun va Qoraxon maqbaralaridan Oyisha-bibi maqbarasi, Burana 

minorasi kabilar YuNESKOning Butunjahon ro‘yxatiga kiritilgan. Shuningdek, 

YuNESKO Butunjahon merosi markazi yaratgan “Markaziy Osiyoning xom 

g‘ishtdan qurilgan yodgorliklari” dastur loyihasi mintaqaning loy, xom va pishiq 

g‘ishtdan qurilgan tarixiy-me’moriy merosini o‘rganish va ommalashtirish 

borasidagi ishlarni birlashtiradi. Bu kabi loyihalar umumiy o‘tmish va umumiy 

makonni anglagan holda mintaqaviy birlik va mintaqaviy o‘zlik tomon qo‘yilgan 

amaliy qadamlardir. Mintaqa bo‘ylab saqlanib qolgan pishiq g‘ishtdan tiklangan 

mahobatli tarixiy yodgorliklarning ko‘pchiligi Qoraxoniylar boshqaruvi kezlariga 

to‘g‘ri keladi. Bir so‘z bilan aytganda, Qoraxoniy xoqonlari quruvchilik va 

shaharchilik bilan bog‘liq ishlarga bosh-qosh bo‘lishgan ekan, Qoraxoniylarning 

bugungacha saqlanib qolgan moddiy merosi umummintaqaviy tarixiy meros 

sanaladi va mintaqa xalqlari uchun birdek tegishlidir.  

Xuddi shu kezlar butun dunyoga ikkita javohir asarni bergan: bulardan biri 

Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘at at-turk” asari bo‘lsa, boshqasi Yusuf 

Xos Xojibning “Qutadg‘u bilik”dir. Mahmud Koshg‘ariyning “Devoni”da turk tili 

asar yaratish vositasi emas, balki lingvistik tahlil uchun qurol o‘laroq ishlatilgan 

bo‘lsa, “Qutadg‘u bilig” o‘sha chog‘larda Turon – Turkistonda adabiy turk 

tilining o‘rnini ko‘rsatish orqali jamiyatning yuqori sivilizatsiyaviy rivojlanish 

darajasini belgilab bergan o‘rnak edi. Shuning uchun, ikkala asar ham o‘zining 

adabiy, ilmiy va badiiy qiymati bilan jahon durdonalari qatoridan o‘rin olish bilan 

birga eng oldin bugungi Markaziy Osiyo mintaqasi xalqlari uchun birdek umumiy 

boylik o‘laroq bilinadi. 

Qoraxoniylar boshkenti Bolasog‘unning o‘rni. 

Qoraxoniylar chog‘ida Qoshg‘ar, Bolasog‘un, O‘zgand, Buxoro va Samarqand 

kabi boshkentlar yuksalib, har bir o‘sha kezlardagi megapolislar maqomiga 

yetgan. Izlanuvchilarga ko‘ra, Bolasog‘un VIII yuzyillik o‘rtalaridayoq shahar 

o‘laroq bilingan. Arab-fors jo‘g‘rofiy asarlarida Yettisuvdagi shahar va qishloqlar 

orasida Beklig deb atalgan manzilgoh bo‘lib, u sug‘dchada “Semekna” deb 

aytilgan. Bu qishloqni “Inal bek-tegin” unvonli hokim boshqargan bo‘lib, uning 

 
1 History of civilizations of Central Asia. – Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750 to the end 

of the fifteenth century; Pt. II: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S. Asimov. – UNESCO 

Publishing, 2000. – Р. 137. 



2025  

 

 

137 

qo‘l ostida 3000 jangchi bo‘lgan, bundan tashqari, shaharning o‘zi 7000 ta askar 

chiqargan1. “Beklig” (yoki “Beklelig”, “Semekna”) qishlog‘ini Bolasog‘un bilan 

tenglashtirgan K.M. Baypakovga ko‘ra, “Beklig”ning kelib chiqishini eski turkcha 

“shahar” anglamidagi “baliq” so‘zi bilan qiyoslagan, mo‘g‘ulcha “balg‘asun” 

ham, “Bolasog‘un” ham turkchada “shahar”ni bildirgan so‘zdan yasalgan 2 . 

K.M.Baypakov Bolasog‘unning etimologiyasini yana boshqacha ham 

tushuntirgan: “Bolasog‘un” ikki so‘zdan: “bala” – baliq-beklig va “sag‘un” –

harbiy-ma’muriy unvonning birikishidan yasalgan bo‘lishi kerak3. 

Yuqoridagilardan kelib chiqib, Beklig va Balasog‘un bir deb bilgan  Baypakov, 

birinchisi “Shaharning o‘zi”ni bildiradi, ikkinchisi esa “Sangun shahri” deb 

tushuniladi. Sug‘dchada “Beklig” – “Semekna” deb atalgan va V.V. Bartold uni 

sug‘d manzilgohi deb bilgan. Chunki Kulteginga o‘rnatilgan bitiktoshning 52–53 

qatorlarida Yettisuv sug‘d shaharlardan kelgan elchilardan biriga Nek Sengun 

boshchilik qilgani aytilgan va Baypakovga ko‘ra, u aynan Beklig – Semekna – 

Balasog‘un hokimi bo‘lgan4. 

Chu va Talas daryolari orasidagi yerlar “Devonu lug‘ati-t-turk”da Arg‘u deb5, 

turklarning moniy adabiyotlarida esa Arg‘u-Talas deb yuritilgan6. Bugungacha 

Yettisuv shaharlariga Sug‘dning ta’siri borasidagi masala tortishuvliligicha 

qolmoqda7. O‘tgan yuzyillik boshlarida V.V. Bartold Yettisuvda shahar mada-

niyati sug‘dlar, to‘g‘rirog‘i, Amudaryo – Sirdaryo orasidagi madaniy o‘lkalar 

aholisi tufayli yuzaga kelgan, deb topgan edi8. A.I. Terenojkin esa V.V. Bartoldga 

suyanib “sug‘d kolonizatsiyasi” atamasini kiritgan bo‘lsa-da, Yettisuvda o‘troq 

turmushning yuzaga kelishni usunlarga borib taqagan 9 . Keyinroq bir qancha 

izlanuvchilar ham Yettisuvda sug‘d manzilgohlari bo‘yicha qarashlarni yanada 

rivojlantirishdi10. 

P.N.Kojemyakoga ko‘ra, Chu vodiysida ekin-tikinchilik usunlar chog‘idanoq 

bo‘lgan, keyinroq o‘troq manzilgohlarining rivojlanishi bu yerga Choch va 

 
1 Hudud al-‘Alam. The regions of the world. Translated by R.V. Minorsky. London, 1970. – Р. 99. 
2  Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана на Великом Шелковом пути. – Алматы: 

Гылым, 1998. – С. 148. 
3  Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана... – С. 148. 
4  Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана ... – С. 148–149.  
5 Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон ва нашрга 

тайёрловчи С. М. Муталлибов. 1-том. – Тошкент: Фан, 1960. – 148-бет. 
6  Кляшторный С.Г. Древнетюркские рунические памятники как источник по истории 

Средней Азии. – М.: Наука, 1964. – С. 129-131. 
7 Бу масаланинг тарихшунослиги ҳақида қаранг: Кольченко В.А. К вопросу о «согдийцах» в 

Чуйской долине // Диалог цивилизаций. – Вып. 3. – Бишкек, 2003. – С. 48-55. 
8 Бартольд В.В. Очерк истории Семиречья // Сочинения: в 9 т. – Т. II. Ч. 1. – М., 1963. – С. 

32-33. 
9 Тереножкин А.И. К историко-археологическому изучению Казахстана и Киргизии // ВДИ. 

– 1938. – №1. – С. 204-215. 
10 Горячева В.Д. Городская культура Тюркских каганатов на Тянь-Шане (середина VI – 

начало XIII в.). – Бишкек, 2010. – С. 34. 



2025  

 

 

138 

Sug‘ddan sug‘dlarning ko‘chib kelishi bilan bog‘liq 1 . Umuman, arxeologlar 

Yettisuvdagi o‘troq madaniyat sug‘dlarga, ko‘chmanchi madaniyat yodgorliklari 

esa turklarga tegishli ekani, biroq o‘troqlashayotgan ko‘chmanchilarning sezilarli 

foizi bu yerdagi shaharlarning o‘ziga xosligini yuzaga keltirgan deb topishgan2.  

Shu yerda qozoq va qirg‘iz izlanuvchilarining Qoraxoniylar boshkenti bo‘lgan 

Bolasog‘un shahrining o‘rni yuzasidan tortishuvlari o‘rinsiz ekanini uqdirish 

kerak3. Islom jo‘g‘rofiyachilarining yetuk maktablari tomonidan tuzilgan “Jahon 

atlaslari”da dunyoning o‘rtasi deb Makka belgilangani holda, Mahmud 

Koshg‘ariy qoraxoniylar oilasiga sadoqatini saqlab qolib, o‘z xaritasida Koshg‘ar 

va Bolasog‘un tegralarini dunyoning o‘rtasi etib belgilagan4. “Xoqoniy turkcha”si 

eng nafis til ekanini urg‘ulab, xaritaning o‘rtasiga Bolasog‘un va Koshg‘ar – ikki 

boshkenti bilan Qoraxoniylar yerlarini o‘rnashtirgan. 

Bolasog‘un shahri va uning o‘rni to‘g‘risida yozma manbalarda qanday bilgilar 

uchrashiga bir ko‘z tashlasak. Shu kungacha yetib kelgan ilk bilgilardan biri bu 

saljuq sultonlari vaziri Nizom al-Mulkning (XI yuzyillik) yozishicha, 943 yildan 

oldinroq Balasog‘unni egallagan Qoraxoniy turklari islom dinini qabul qilganlar. 

Muqaddasiyga ko‘ra (X asrning so‘nggi), Balasog‘un “turli noz-ne’matlarga 

boy, katta aholi manzilgohi” edi. Mahmud Koshg‘ariy esa “O‘rdu – shoh 

turadigan shahar, o‘rda” deb, boshqa yerda yana “O‘rdu – Bolasog‘un 

yaqinidagi hukmdor qarorgohi. Bolasog‘unni yana Quz O‘rdu (“Shimoliy o‘rdu” 

– M.X.) ham deyishadi” tarzida tushuntirgan5. “Bolasog‘unliklar sug‘dcha va 

turkcha so‘zlaydilar. Tiroz (Talas) va Madinat ul-bayda (Isbijob) shaharlari xalqi 

sug‘dcha, ham turkcha so‘zlaydilar. Ispijabdan to Balasog‘ungacha bo‘lgan 

Arg‘u mamlakati butun aholisining tilida ham kamchilik bor. Qashqarda 

kanjakcha so‘zlashadigan qishloqlar bor, biroq asosiy shaharda xoqoniy 

turkchasida so‘zlaydilar”6. 

 
1 Кожемяко П.Н. Раннесредневековые города и поселения Чуйской долины. – Фрунзе, 1959. 

– С. 167-168.  
2 Бернштам А.Н. Труды Семиреченской археологической экспедиции. Чуйская долина. - 

Материалы и исследования по археологии СССР (МИА). № 14. – М.-Л., 1950. – С.145-147; 

Кожемяко П.Н. Раннесредневековые города и поселения... – С. 167-168.  
3  Бугунги кунда айрим тарихчилар (У. Шалекенов) Боласоғун гўёки Қозоғистоннинг 

жанубидаги Оқ-тўбе қишлоғи ўрнида бўлганини илгари суришган.  
4  Академик И.Ю. Крачковский. Арабская географиическая литература // Избранные 

сочинения. Том четвертый. Редактор IV тома Г.В. Церетели – Москва-Ленинград: Изд-во 

АН, 1957. – С. 269.  
5  Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). 1-том. – 145, 291-

бетлар. 
6 Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). 1-том. – 66-бет; Mahmūd 

al-Kāšγarī. Compendium of The Turkic Dialects (Dīwān Luγāt at-Turk) / Edited and translated 

with introduction and indices by R. Dankoff in collaboration with J. Kelly. Part I. – Harvard 

University, 1982. – Р. 84. 



2025  

 

 

139 

“Sug‘dak – Bolasag‘unda yashaydigan qabila. Ular Buxoro va Samarqand 

orasidagi Sug‘ddan kelib chiqqanlar; biroq turklar singari kiyinib, ularning urf-

odatlarini o‘zlashtirganlar”1. “Shu – Bolasag‘un yaqinidagi shahar”2. 

Arg‘ular yashagan Bolasag‘un shahri bugun Qirg‘izning To‘qmoq shahri 

yaqinidagi Burana yodgorligi tegrasida bo‘lgan deb qaraladi. Shahar aholisining 

sezilarli bir bo‘lagini sug‘dlar tashkil etganini Koshg‘ariy keltirgan bilgilardan 

tashqari, ko‘plab topilmalar – sug‘dcha yozuvli sopol va metall buyumlar, 

tangalar va boshqalar ko‘rsatib turibdi3.  

Ala-ad-Din Ota-Malik Juvayniyning “Tarixi jahonkusho” asarida yozilishicha, 

Balasog‘un shahrini uyg‘ur xoqoni Bo‘ku-xon qurdirgan4, 

Mahmud ibn Vali (1634–1641) Bolasog‘unning o‘rni borasida: “Balasog‘un — 

Turkistonzamin shaharlaridan biri bo‘lib, u Mo‘g‘ulston nomi bilan mashhur 

bo‘lgan. Mo‘g‘ullar bosqiniga qadar bu yerda to‘la musulmon aholisi yashagan. 

Shahar ko‘plab olimlarni yetishtirgan. Mustavfiy shunday yozadi: [Balasog‘un] 

— keng va yoqimli mamlakat bo‘lib, u oltinchi–yettinchi iqlim mintaqalarida 

joylashgan. Iqlimi juda sovuq. Ayrim yilnomalarda uning qal’a devorlari kengligi 

ikki yarim gaz bo‘lgani qayd etilgan. [Balasog‘un]da 40 jome’ masjidi, 200 oddiy 

masjid, 20 xonaqo va 10 madrasa bo‘lgan. 

Mo‘g‘ullar bosqinidan keyin, mo‘g‘ullar urf-odatlari unga zarar yetkaz-

maguncha, u obod va gullab-yashnagan shahar bo‘lib turgan. Biroq o‘sha 

vaqtdan bugungacha u vayrona va tashlandiq holatda qolgan. 

Bir qashg‘arlik sayyoh, ushbu kitob yozilayotgan chog‘da Balxda bo‘lganida, 

shunday hikoya qiladi: “Bir kuni Qashg‘ar hokimi mo‘g‘ullarni jazolash uchun 

Mo‘g‘ulistonga yurish qildi. Ikki oydan so‘ng, sharqdan shimolga yo‘l 

olganimizda, bir joyga yetdik. U yerda qum ostida to‘rt-besh ziro’cha balandlikda 

binolarning tomlari — minorlar, saroylar, madrasalarning ark va devorlari ko‘rinib 

turardi; ularning belgilarini to‘rt farsang uzoqlikdan ham ko‘rish mumkin edi. Shu 

joydan uzoq bo‘lmagan yerda biz qalmoqlarni uchratdik va jang bo‘lib o‘tdi. Ko‘p 

asirlar qo‘lga olindi. Qaytishda, o‘sha joydan o‘tayotganimizda, asirlardan bu 

yerning nomini so‘radik. Ular shunday javob berishdi: biz bilamizki, bu yerda ilgari 

Balasog‘un degan shahar bo‘lgan. Chingizxon avlodlaridan ayrimlari boshqaruvi 

davrida bu yer qumlar ostida qolgan. Bugun ham ayrim joylarida qum ostidagi ayrim 

xonalar chiqib qoladi, ular ichida idish-tovoqlar, ko‘zalar, sopol buyumlar butun 

holda saqlangan, biroq gilamlar va boshqa buyumlar yo‘qolgan. Ayrim xonalarda 

 
1 Kaşgarli Mahmud. Divänü Lugati't-Türk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat Akkoyunlu. – 

Ankara: TDK, 2014. – S. 206. 
2 Kaşgarli Mahmud. Divänü Lugati't-Türk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat Akkoyunlu. – 

Ankara: TDK, 2014. – S. 519-520. 
3 Кожемяко П.Н. Отчет о раскопочных работах на Краснореченском городище в 1962-1963 

гг. // Красная Речка и Бурана. – Фрунзе: Илим, 1989. – С. 25–68. 
4 Ала-ад-Дин Ата-Мелик Джувейни. Чингиз-хан. История завоевателя мира / в переводе 

Е.Е.Харитовной. — Москва, 2004. — С. 38. 



2025  

 

 

140 

esa kishilarning jasadlari ham yotgan bo‘ladi. Umuman aytganda, bu shahar 

o‘tmishda o‘sha o‘lkaning eng go‘zal shaharlaridan biri bo‘lgan, biroq bugun uning 

nomi ham unutilgan”1. 

“Tarixi Rashidiy”ni yozgan Mirzo Muhammad Haydar (XVI yuzyillik) esa 

quyidagilarni qoldirgan: “Ju mamalakatining bir yerida ulkan shahar qoldiqlari bor. 

Uning minoralari, gumbazlari va madrasalari ayrim yerlarida saqlanib qolgan. 

Ushbu shaharning otini birov bilmaydi, faqat mo‘g‘ullar uni Monara deyishadi. [U 

yerda] 1311-1312 yillarda o‘lgan Imom Muhammad Fakih Bolasog‘uniyning qabri 

saqlanib turibdi”2.  

Shunday qilib, Mahmud ibn Vali va Muhammad Haydar bir-biridan mustaqil 

me’morchilik yodgorliklari, deylik, minorasi (munora, burana) saqlanib qolgan 

yodgorlik qoldig‘i to‘g‘risida deyarli bir xil ma’lumot beradi, Mahmud ibn Vali esa 

uning eski otini keltirib, Balasog‘unni Burana bilan tenglashtiradi. Bu bilgilardan 

kelib chiqqan izlanuvchilar (Baypakov, Nastich, Goryacheva va boshqalar) taniqli 

Bolasag‘un shahri bugungi Qirg‘izistonning To‘qmoq shahri yaqinidagi Burana 

yodgorligi tegrasida bo‘lgani to‘g‘risida to‘xtamga kelganlar.  

Biroq, etnograf U.X.Shalekenovning uqdirishicha, Balasog‘un Chu daryosining 

o‘rta oqimidagi Aqto‘be Stepninskiy qishlog‘i o‘rnida bo‘lgan 3 . Biroq, 

K.M.Baypakovga ko‘ra, U.X.Shalekenov bunda bir qator holatlarni ko‘zda tutmagan, 

uning ko‘z-qarashini yo‘qqa chiqaradigan bosh argument bor. Balasog‘un XIII–XIV 

yuzyillik boshlarida bo‘lgan, ya’ni turar-joyda shu davrga oid arxeologik materiallar 

bo‘lishi kerak. Aqto‘beda bu yuzyiliklarga tegishli qatlam yo‘q — aholi punktining 

faoliyat chegarasi XII–XIII asr boshlariga to‘g‘ri keladi. Bundan tashqari, Aqto‘be 

Buyuk Ipak yo‘lining asosiy yo‘lidan uzoqda va Aqto‘bening o‘zi egallagan tegra 

Buranadan besh baravar kichikdir4. 

Xulosa. 

Qoraxoniylar saltanatining chegaralari bugungi O‘zbekiston, Qozog‘iston, 

Qirg‘iziston, Shinjon (SUAR) va Tojikiston yerlarini qamrab olgani uchun, ularning 

madaniy va siyosiy merosi bugungi kunda butun mintaqa xalqlari uchun umumiy 

tarixiy boylikdir. Davlatchilik an’analari, islom sivilizatsiyasiga xos me’moriy va 

ma’naviy qadriyatlar, shuningdek, turk tilining rasmiy va adabiy maqomda 

mustahkamlanishi Qoraxoniylar sulolasi chog‘ining eng muhim yutuqlari bo‘lib, 

ularning merosi bugungi O‘zbekiston, Qirg‘iziston, Qozog‘iston, Tojikiston va 

uyg‘ur madaniyatida uyg‘un holda ko‘rinadi. Qoraxoniylar sulolasi mintaqadagi 

bugungi o‘zbek, qirg‘iz, qozoq, uyg‘ur, tojik kabi xalqlar etnogenezida sezilarli o‘rin 

 
1 Махмуд ибн Вали. Море тайн относительно доблестей благородных (География). Введ., 

пер. и прим., указ. Б.А.Ахмедова. – Ташкент, 1977. – С. 24. 
2 Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана... – С. 146–147. 
3 Шалекенов У.Х. Актобе – средневековый памятник // История материальной культуры 

Казахстана. – Алма-Ата, 1980. – С. 13-40.  
4 Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана... – С. 147. 



2025  

 

 

141 

tutgan. Shu tomondan Qoraxoniylar sulolasi merosi biror-bir xalqniki emas, balki 

umummarkaziy osiyo madaniyatining ajralmas qismi o‘laroq qaralishi kerak. 

Qoraxoniylar sulolasi davlatchilik modelining turk-islom an’analar tizimidagi 

ahamiyati ulkan bo‘lib, ularning siyosiy va madaniy merosi Markaziy Osiyo 

sivilizatsiyasi o‘tmishida yangi davrni boshlab bergan bosqich o‘laroq qaralishi kerak. 

Bu model keyinchalik Saljuqiylar, Xorazmshohlar, hatto, Temuriylar kezlarida ham 

davom etdi. Turk-islom davlatchilikning huquqiy, ma’muriy va mafkuraviy asoslari 

aynan Qoraxoniylar tomonidan shakllantirilgan ana shu sintezga tayangan holda 

yanada takomillashib bordi. 

Siyosiy-madaniy va mafkuraviy tomonlama bugun Qoraxoniylar merosi 

O‘zbekistonda – Samarqand va Buxoro, Qirg‘izda – Balasog‘un (Burana minorasi) 

va O‘zgand boshkentlari orqali davlatchilik udumlarida, Qozog‘istonda – Jetisu 

tarixiy tegrasi va Oyisha-bibi, Babaji-xotun va Qoraxon maqbaralari madaniy merosi 

bilan, Tojikistonda – Xo‘jand, Panjakent, Istaravshan (O‘ratepa) va Hisor 

atroflaridagi Qoraxoniylar bilan bog‘liq arxeologik yodgorliklar orqali, Shinjonda 

uyg‘urlar orasida esa Qoshg‘ar madaniyati orqali saqlanib kelmoqda. 

Qoraxoniylar sulolasi merosi tarixiy tomonlama bir millat yoki bitta chegara bilan 

cheklanmaydigan, balki butun Markaziy Osiyo xalqlariga tegishli madaniy, siyosiy 

va ma’naviy boylikdir. Qoraxoniylar boshqaruvi chog‘ida shakllangan turk-islom 

davlatchilik udumlari, til va adabiyotning yuksalishi, ilmiy-ma’naviy taraqqiyot 

jarayonlari bugungi kunda ham o‘z ahamiyatini yo‘qotmagan.  

 

Foydalanilgan adabiyotlar:  
1. Академик И.Ю. Крачковский. Арабская географиическая литература // 

Избранные сочинения. Том четвертый. Редактор IV тома Г.В. Церетели – Москва-

Ленинград: Изд-во АН, 1957. 

2. Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана на Великом Шелковом пути. 

– Алматы: Гылым, 1998.  

3. Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия // Сочинения в 9 

томах. – Т. I. – Москва: Восточная литература, 1963. – С. 62–63. 

4. Бартольд В.В. Очерк истории Семиречья // Сочинения: в 9 т. – Т. II. Ч. 1. – М., 

1963. 

5. Бернштам А.Н. Труды Семиреченской археологической экспедиции. Чуйская 

долина. - Материалы и исследования по археологии СССР (МИА). № 14. – М.-Л., 1950. 

6. Горячева В.Д. Городская культура Тюркских каганатов на Тянь-Шане 

(середина VI – начало XIII в.). – Бишкек, 2010.  

7. Джувейни, Ала-ад-Дин Ата-Мелик. Чингиз-хан. История завоевателя мира / в 

переводе Е.Е.Харитовной. – Москва, 2004. 

8. Кляшторный С.Г. Древнетюркские рунические памятники как источник по 

истории Средней Азии. – М.: Наука, 1964.  

9. Кожемяко П.Н. Раннесредневековые города и поселения Чуйской долины. – 

Фрунзе, 1959.  

10. Кожемяко П. Н. Отчет о раскопочных работах на Краснореченском городище в

 1962-1963 гг. // Красная Речка и Бурана. – Фрунзе: Илим, 1989. – С. 25–68. 



2025  

 

 

142 

11. Кольченко В.А. К вопросу о «согдийцах» в Чуйской долине // Диалог 

цивилизаций. – Вып. 3. – Бишкек, 2003. – С. 48-55. 

12. Кошғарий, Маҳмуд. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк) / Таржимон 

ва нашрга тайёрловчи С. М. Муталлибов. 1-том. – Тошкент: Фан, 1960.  

13. Марказий Осиё давлат раҳбарларининг биринчи маслаҳат учрашуви // 

http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-

03-2018. Yuzlanilgan chog‘: 30.11.2019. 

14. Махмуд ибн Вали. Море тайн относительно доблестей благородных 

(География). Введ., пер. и прим., указ. Б.А.Ахмедова. – Ташкент, 1977. 

15. Mirziyoyev Sh. Markaziy Osiyo yangi davr ostonasida // O‘zbekiston Respublikasi 

Prezidentining rasmiy veb-sayti.  https://president.uz/oz/lists/view/8653. Yuzlanilgan chog‘: 

14.11.2025.  

16. ан-Наршахи, Абу Бакр Мухаммад ибн Джа‘фар. Та’рих-и Бухара. История 

Бухары. Перевод, комментарии и примечания Ш.С. Камолиддина. Археолого-

топографический комментарий Е.Г. Некрасовой. Ташкент: SMIA-SIA, 2011.  

17. Наршахий, Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар Бухоро тарихи. Таржимон А. 

Расулев. – Тошкент: Фан, 1966.  

18. Тереножкин А.И. К историко-археологическому изучению Казахстана и 

Киргизии // ВДИ. – 1938. – №1. – С. 204-215. 

19.  Шалекенов У.Х. Актобе – средневековый памятник // История материальной 

культуры Казахстана. – Алма-Ата, 1980. 

20. Biran M. Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitay Edge // Cahiers d’Asia 

Centrale. – 2001. – №9. – Р. 77–89. 

21. Bosworth C.E. The Turks in the Early Islamic World. – Burlington, VT: Ashgate, 

2007. 

22. Duturaeva D. Between the Silk and Fur Roads: The Qarakhanid Diplomacy and 

Trade 2016 // Orientierungen: Zeitschrift zur Kultur Asiens. – 2016. – № 28. – Р. 173–212. 

23. History of civilizations of Central Asia. – Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750 

to the end of the fifteenth century; Pt. II: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S. 

Asimov. – UNESCO Publishing, 2000. 

24. Hudud al-‘Alam. The regions of the world. Translated by R.V. Minorsky. London, 

1970.  

25. Hunkan S. Türk Hakanliği (Karahanlilar). – İstanbul, 2007. 

26. Mahmūd al-Kāšγarī. Compendium of The Turkic Dialects (Dīwān Luγāt at-Turk) / 

Edited and translated with introduction and indices by R. Dankoff in collaboration with J. 

Kelly. Part I. – Harvard University, 1982.  

27. Kaşgarli Mahmud. Divänü Lugati't-Türk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat 

Akkoyunlu. – Ankara: TDK, 2014. – S. 206. 

28. Tosheva D.Sh. Making the Islamic Façade: Transformation in the Funerary 

Structures of Central Asia in the Tenth and Eleventh Centuries. A thesis submitted for the 

degree of Doctor of Philosophy at The University of Queensland in 2021 School of 

Architecture. – Brisbane, 2022. 

 
 

 

http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
https://president.uz/oz/lists/view/8653


2025  

 

 

143 

“DEVONU LUG‘OTIT TURK” MARKAZIY OSIYODAGI TURKIY 

QABILALAR ETNOGEOGRAFIYASINI O‘RGANISHDA MUHIM 

MANBA 

 

BEXZODJON ZOKIROV 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti 

“Markaziy Osiyo xalqlari tarixi” kafedrasi dotsenti v.b.,  

tarix fanlari bo‘yicha falsafa doktori (PhD) 

 
Annotatsiya: Ushbu maqolada Mahmud Koshg‘ariyning XI asrda yaratilgan 

“Devonu lug‘otit turk” asarining Markaziy Osiyodagi turkiy qabilalar etnogeografiyasini 

o‘rganishda manba sifatidagi roli tahlil qilindi. Asarda qarluq, yag‘mo, chigil, arg‘u, 

to‘xsi va xalach qabilalarining hududiy joylashuvi, ijtimoiy-siyosiy uyushmasi, iqtisodiy 

faoliyati va madaniy integratsiyasi ko‘rib chiqildi. Qabilalarning til va lahjalaridagi 

farqlar Mahmud Koshg‘ariy tomonidan aniqlangan bo‘lib, umumturkiy dialekt bilan 

ularning uyg‘unligi tahlil qilindi. Shu bilan birga, qabilalarning Qoraxoniylar davlati 

tarkibidagi siyosiy ittifoqlari, ko‘chmanchi va o‘troq aholi o‘rtasidagi integratsiya 

jarayonlari hamda etnik aralashuv masalalari ko‘rib chiqiladi. Asar qabilalarning davriy 

joylashuvi, o‘zaro siyosiy va madaniy aloqalari, shuningdek, ularning umumturkiy til va 

etnik identifikatsiyadagi roli nuqtai nazaridan tahlil qilindi. Qoraxoniylar davlati 

shakllanishi va mustahkam davlat tuzilmasiga aylanishi jarayonida qabilalarning ittifoqi, 

siyosiy barqarorlik va iqtisodiy qudratga qo‘shgan hissasi muhim omil sifatida ko‘rib 

chiqildi. Shu nuqtai nazardan, “Devonu lug‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy xalqlar 

etnogeografiyasini, til tarixi va madaniy integratsiya jarayonlarini ilmiy asosda tahlil 

qilish imkonini beruvchi noyob manba sifatida baholanishi lozim. 

Kalit so‘zlar: Mahmud Koshg‘ariy, Devonu lug‘otit turk, Qoraxoniylar, turkiy 

qabilalar, etnogeografiya, qarluq, chigil, yag‘mo, arg‘u, to‘xsi. 

Аннотация: В данной статье анализируется роль труда Махмуда Кашгари 

«Дивану лугатит-тюрк» XI века как источника для изучения этногеографии 

тюркских племён Центральной Азии. Рассматриваются территориальное 

размещение, социально-политические объединения, экономическая деятельность и 

культурная интеграция племён карлук, ягмо, чигиль, аргут, тухси и халач. Различия 

в языке и диалектах этих племён, зафиксированные Махмудом Кашгари, 

анализируются с точки зрения их соотношения с общетюркским диалектом. 

Кроме того, исследуются политические союзы племён в составе государства 

Караханидов, процессы интеграции кочевого и оседлого населения, а также 

вопросы этнического смешения. В статье рассматриваются периодическое 

размещение племён, их взаимные политические и культурные связи, а также их 

роль в формировании общетюркского языка и этнической идентичности. В 

процессе становления Караханидского государства объединение племён, их влияние 

на политическую стабильность и экономическую мощь рассматриваются как 

ключевые факторы. Таким образом, «Дивану лугатит-тюрк» следует оценивать 

как уникальный источник, позволяющий научно анализировать этногеографию, 

историю языка и процессы культурной интеграции тюркских народов 

Центральной Азии. 



2025  

 

 

144 

Ключевые слова: Махмуд Кашгари, Дивану лугатит-тюрк, Караханиды, 

тюркские племена, этногеография, карлук, чигиль, ягмо, аргу, тухси. 

Abstract: This article analyzes the role of Mahmud al-Kashgari’s XI-century work 

“Diwan Lughat al-Turk” as a source for studying the ethnogeography of Turkic tribes in 

Central Asia. The territorial distribution, socio-political organization, economic 

activities, and cultural integration of the Karluk, Yagmo, Chigil, Argü, Tuxsi, and Khalaj 

tribes are examined. Differences in language and dialects among these tribes, recorded 

by Mahmud al-Kashgari, are analyzed in relation to the common Turkic dialect. 

Furthermore, the political alliances of the tribes within the Kara-Khanid state, processes 

of integration between nomadic and sedentary populations, and issues of ethnic 

intermixing are considered. The study also explores the periodic settlement patterns of 

the tribes, their mutual political and cultural interactions, and their role in shaping a 

common Turkic language and ethnic identity. During the formation of the Kara-Khanid 

state, tribal alliances and their contributions to political stability and economic power 

are identified as significant factors. Accordingly, “Diwan Lughat al-Turk” should be 

regarded as a unique source enabling scholarly analysis of the ethnogeography, 

linguistic history, and cultural integration processes of Turkic peoples in Central Asia. 

Keywords: Mahmud al-Kashgari, Diwan Lughat al-Turk, Kara-Khanids, Turkic 

tribes, ethnogeography, karluk, chigil, yagmo, argü, tukhsi 

 

Kirish. Markaziy Osiyo xalqlarining o‘rta asrlar tarixi va etnografiyasini 

o‘rganishda yozma manbalar ichida Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit 

turk” asari alohida o‘rin tutadi. XI asrda yaratilgan ushbu nodir asar nafaqat 

tilshunoslikka oid lug‘at sifatida, balki o‘z davrining etnografik, geografik va 

tarixiy-ensiklopedik manbasi sifatida ham beqiyos ahamiyat kasb etadi. 

Ma’lumki, Mahmud Koshg‘ariy asarni yozishda Yettisuvdan Enasoygacha, 

sharqda Xitoy devorigacha, g‘arbda esa Orol dengizi va Ural tog‘ oldi 

hududlarigacha bo‘lgan keng makonda istiqomat qilgan ko‘chmanchi va yarim 

ko‘chmanchi turkiy qabilalar, shuningdek, ayrim shahar aholisining materiallariga 

tayangan. Bu holat asarning geografik qamrovi va undagi ma’lumotlarning 

ishonchliligini yanada oshiradi. 

“Devonu lug‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy xalqlarning etnogeog-

rafiyasini o‘rganishda ham muhim manbalardan biri hisoblanadi. Asarda muallif 

turkiy etnografik guruhlar -  xususan, qarluq, yag‘mo, chigil, o‘g‘uz kabi 

qabilalarning hududiy joylashuvi, o‘zaro yaqinligi hamda ayrim farqlari haqida 

muhim izohlar keltiradi. Ushbu ma’lumotlar o‘rta asrlarda Markaziy Osiyoda 

shakllangan etnik jarayonlarni, qabilalararo aloqalar va ularning siyosiy-hududiy 

uyushmalarini tadqiq etishda muhim ilmiy asos bo‘lib xizmat qiladi. 

Mahmud Koshg‘ariy yashagan davrda Qoraxoniylar davlatining hududi 

Yettisuv, Isfijob viloyati, Shosh vohasi, Sharqiy Turkistonning g‘arbiy qismi 

hamda Farg‘ona vodiysini o‘z ichiga olgan bo‘lib, ushbu makonlar qadimdan 

turkiy qabilalarning yashash va ko‘chib yuradigan yaylovlari hududlari 

hisoblangan. VI-VIII asrlarda ushbu hududlarda dulu, nushibi, az, uz kabi turkiy 

qabilalar istiqomat qilgan. Keyingi davrlarda, ya’ni VIII-X asrlarga kelib, ushbu 



2025  

 

 

145 

makonda o‘g‘uz, qarluq, chigil, xalach va yag‘mo qabilalari yetakchi o‘rin tutgan. 

X-XI asrlarda esa qipchoq qabilalarining kirib kelishi mintaqa etnik-geografik 

manzarasini yanada murakkablashtirgan. Ushbu holat Qoraxoniylar davlati 

hududida turkiy qabilalarning etnik manzarasini yanada rang-barang va ko‘p 

qatlamli bo‘lishiga sabab bo‘ladi.  

MAQSAD VA VAZIFA 

Ushbu maqolaning asosiy maqsadi Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit 

turk” asari asosida XI asr Markaziy Osiyosida yashagan turkiy qabilalarning 

etnogeografik manzarasini ilmiy jihatdan tahlil qilish hamda Qoraxoniylar davlati 

tarkibida mavjud bo‘lgan qabilalarning siyosiy, ijtimoiy-iqtisodiy va madaniy 

hayotdagi o‘rni hamda ahamiyatini aniqlashdan iboratdir. Mazkur maqsad 

doirasida asarda qayd etilgan turkiy qabilalarning hududiy joylashuvi tizimli 

ravishda o‘rganilib, ularning tarixiy ko‘chib yurish yo‘nalishlari va joylashuv 

xususiyatlari aniqlanadi. Shuningdek, Qoraxoniylar davlati siyosiy tuzilmasida 

qabilalarning tutgan o‘rni, ularning ijtimoiy-siyosiy faoliyati, o‘zaro aloqalari va 

ittifoq munosabatlari tahlil etiladi. Shu bilan birga, qabilalarning iqtisodiy 

faoliyati, turmush tarzi va til xususiyatlari etnogeografik kontekstda yoritilib, 

turkiy qabilalar o‘rtasidagi etnik-madaniy munosabatlar orqali Markaziy Osiyoda 

umumiy etnogeografik makonning shakllanish jarayoni ilmiy asosda tadqiq 

etiladi. 

TADQIQOT USULLARI 

Ushbu maqolada tarix, manbashunoslik, etnografiya, geografiya, tilshunoslik 

sohalari o‘zida mujassamlashtirgan holda fanlararo yondashuv nazariyasidan 

foydalanildi. Tadqiqot jarayonida manbalarni tanqidiy tahlil qilish -  “Devonu 

lug‘otit turk” asari va boshqa XI asr manbalari orqali turkiy qabilalarning 

hududiy, siyosiy va madaniy holatini aniqlandi; etnogeografik taqqoslash - 

qabilalarning hududiy joylashuvi va ularning qo‘shni qabilalar bilan aloqalari 

o‘rganilib, XI asr Markaziy Osiyodagi etnik manzara qayd etildi; tarixiy-siyosiy 

tahlil - Qoraxoniylar davlati tarkibidagi qabilalarning siyosiy uyushmasi va ittifoq 

tuzilmasi, shuningdek, davlat boshqaruvi va ijtimoiy-iqtisodiy barqarorlikdagi roli 

tadqiq etildi; strukturaviy-kontekstual tahlil -  qabilalarning tarixiy o‘zgarishlari, 

hududiy ko‘chib yurishlari va etnik identifikatsiyalari XI asr kontekstida 

baholandi; kabi usullardan foydalanildi.  

Ushbu usullar va fanlararo yondashuv  orqali maqolaning Markaziy Osiyodagi 

turkiy qabilalar etnogeografiyasini o‘rganishdagi ilmiy asos yaratilib, 

Qoraxoniylar davlati tarkibidagi etnik siyosat va ijtimoiy-iqtisodiy jarayonlarni 

yaxlit tahlil qilish harakat qilindi. 

NATIJALAR VA MULOHAZA 

“Devonu lug‘otit turk” asari o‘z davri aholi tarkibi haqida  ma’lumotlar beradi, 

unda chigil, qarluq, tuxsi, yag‘mo, qipchoq, qirg‘iz, arg‘u, jumul, uyg‘ur, tanut, 

o‘g‘uz, xo‘tanliklar kabi ayrim etnik birliklar va ularning yashash hududlari 

tasvirlangan. Biroq Mahmud Koshg‘ariy bu aholini aynan Qoraxoniylar davlati 



2025  

 

 

146 

tarkibiga mansub deb to‘g‘ridan-to‘g‘ri ko‘rsatmagan1 . Bu bog‘liqlik masalasi 

“Devon”da tilga olingan etnik nomlarni boshqa manbalardagi geografik  

ma’lumotlar bilan solishtirish orqali oydinlashadi.   

Qoraxoniylar davlatining etnik-siyosiy asosi turkiy qabilalarning ittifoqiga 

tayanib qurilgan bo‘lib, bu davlatchilik an’analari ushbu qabilalar uchun yangi 

emasligini ko‘rsatadi. Aksincha, Qoraxoniylar davlati ilgari turkiy davlat 

tuzilmalarining merosxo‘ri sifatida davlat boshqaruvi, hududiy tashkilot va etnik 

munosabatlar sohasidagi boy tajribalarni tadrijiy rivojlantirgan. 

XI asr Markaziy Osiyo etnogeografiyasi haqida mulohaza bildirar ekanmiz, 

ushbu davrda mintaqada muhim o‘rin tutgan qarluq qabilalari ittifoqini alohida 

qayd etish lozim. Sababi, ushbu davrlarga qadar qarluqlar nafaqat Sirdaryo va 

Amudaryo oralig‘ida, balki mintaqaning shimol va shimoliy-sharqiy hududlarida 

ko‘chib, boshqa elatlarning tarkibiga kirgan. Xususan, al-Mas’udiy (IX asr oxiri–

X asr o‘rtalari) Orol dengizi yaqinidagi cho‘llarda yashovchi o‘g‘uzlar bilan bir 

qatorda qarluqlarni ham tilga oladi2. Mahmud Koshg‘ariy qarluqlar haqida “Ular 

turklarning bir turi bo‘lib, lardan boshqadir” deya ma’lumot beradi3. 

Shuningdek, qarluqlar haqida X asrda yaratilgan yozma manbalar ham muhim 

etnogeografik ma’lumotlarni o‘zida mujassam etgan. Jumladan, “Hudud al-оlam” 

asarida qarluqlar egallab turgan hudud sharqda Tibet, g‘arbda g‘uzlar, shimolda 

chigil va to‘g‘uz-o‘g‘uz qabilalari, janubda esa Movarounnahr o‘lkalari bilan 

chegaralangani qayd etiladi4.  

K.Sh.Shoniyozov qarluqlarni ularning joylashuv makoniga qarab to‘rt asosiy 

guruhga ajratadi. Birinchi guruh Ili daryosining shimolida joylashgan etnik 

jamoani tashkil etgan. Ikkinchi guruh Hangay tog‘lari etaklari va Tannu-Ola 

mintaqalarida istiqomat qilgan. Uchinchi guruh Sharqiy Turkistonning g‘arbiy 

hududlarida shakllangan bo‘lsa, to‘rtinchi guruh Toxariston va Hindistonning 

shimoliy o‘lkalarida vujudga kelgan etnik jamoalardan iborat edi 5 . Ushbu 

ma’lumotlar qarluqlarining keng hududiy tarqalishini va ularning etnogeografik 

jihatdan turli muhitlarga moslashganligini ishora qiladi. 

Shu bilan birga, “Devon”da keltirilgan ma’lumotlar qarluqlarni mustaqil 

yetakchi qabila sifatida emas, balki ayrim hollarda boshqa qabilalarga tobe 

bo‘lgan, turkmanlar tarkibiga kiruvchi etnik guruh sifatida tasvirlaydi. Xususan, 

Mahmud Koshg‘ariy: “qarluq turkmanlarining bir guruhi. Ular ko‘chmanchi 

 
1 Qo‘ldashev S. “O‘zbek davlatchiligi tarixi: “Devoni lug‘otit turk” davlat boshqaruvi bo‘yicha 

muhim manba. –Diss. tar. fan bo‘yicha falsafa doktori. –Toshkent, 2025. –B. 53. 
2 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни. –Тошкент: Шарқ, 2001. –Б. 266.  
3 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том. – Тошкент: ЎзССР Фанлар академияси 

нашриёти, 1960. –Б. 498. 
4 Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. тар. фан. 

номзоди. –Тошкент, 2010. –Б. 49.  
5 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 340. 



2025  

 

 

147 

bo‘lib, o‘g‘uzlardan boshqa, ular ham turkmandir” deb ta’kidlaydi 1 . Ushbu 

ma’lumotlar qarluq qabilasining Qoraxoniylar davlati doirasidagi o‘rni va 

maqomi vaqt o‘tishi bilan o‘zgarib borgani, ularning etnogeografik va etno-

ijtimoiy holati dinamik xarakterga ega bo‘lganini ko‘rsatadi. 

XI asrga kelib, ya’ni Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarini 

yozgan davrda, qarluq qabilasining turkiy qabilalar ittifoqi doirasidagi yetakchi 

mavqei ma’lum darajada susaygan bo‘lishi ehtimoldan holi emas. Biroq Mahmud 

Koshg‘ariy tomonidan qarluqlarni turkmanlarning bir toifasi sifatida qayd etilishi 

ilmiy jihatdan muayyan baxsli masalalarni keltirib chiqaradi. Ehtimol, muallif bu 

bilan butun qarluq etnosi emas, balki turkmanlar tarkibida yashagan qarluq 

qabilasiga mansub ayrim guruhlarni nazarda tutgan bo‘lishi mumkin. Ushbu holat 

qarluqlarning etnik maqomi va ijtimoiy-siyosiy o‘rni XI asrga kelib bir xil emas, 

balki hududiy va siyosiy sharoitga bog‘liq holda farqlangan bo‘lishi mumkinligi 

haqidagi mulohazalarni keltirib chiqaradi2.  

Qoraxoniylar davlati etnik tarkibida qarluqlar bilan bir qatorda chigil va 

xalach qabilalari ham muhim o‘rin tutadi. Chigil qabilasi IX–XI asrlarda Issiqko‘l 

atrofida yashagan. “Hudud al-olam”da yozilishicha, chigillar qarluqlarning 

shimolida va Issiqko‘lning janubida yashagan. “Devonu lug‘otit turk” asarida 

qayd etilishicha, “chigil – Barsixon janubidagi Qiyas shaharchasi, Taroz 

yaqinidagi chigil shaharchasi va Qo‘shg‘ar yaqinidagi bir qancha qishloqlarda 

yashagan uch elatning nomidir” 3 . Barsixon shahri “Hudud al-olam”da qayd 

etilishicha, Issiqko‘lning janubida joylashgan bo‘lsa, Qiyas Issiqko‘lning janubiy-

sharqidagi shaharlardan biri edi. Shuningdek, Mahmud Koshg‘ariy Qiyasni tuxsi 

va chigil shaharlaridan biri deb ta’riflaydi 4 . Ushbu ma’lumotlar chigillarning 

Qoraxoniylar davlati hududida keng geografik makonda joylashganligini 

ko‘rsatadi. 

Chigillarning asosiy mashg‘uloti chorvachilik bo‘lib, ularning iqtisodiy hayoti 

qoramol, qo‘y-echki va ot-yilqi boqishga tayangan. Shu sababli ularning katta 

qismi ko‘chmanchi chorvador sifatida o‘tovlar va kapalarda yashagan. Biroq 

shahar va qishloqlarda istiqomat qilgan chigil guruhlari orasida dehqonchilik va 

hunarmandchilik bilan shug‘ullangan yarim o‘troq aholi ham mavjud edi. Chigil 

qabilasi Qoraxoniylar davlati siyosiy, iqtisodiy va harbiy hayotida muhim o‘rin 

tutgan. Ular totemi hisoblangan “arslon” atamasining xoqonlar unvonlarida 

qo‘llanilishi ham bu qabilaning nufuzidan dalolat beradi. Shu bilan birga, 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 439. 
2 Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. Тар. Фан. 

Номзоди. –Тошкент, 2010. –Б. 47. 
3 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 343. 
4 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. III том. – Тошкент: ЎзССР Фанлар академияси 

нашриёти, 1963. – –Б. 187. 



2025  

 

 

148 

chigillardan tashkil topgan maxsus harbiy bo‘linmalar xoqonlarning harbiy 

yurishlarida faol ishtirok etgan1. 

Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida qayd etilgan yana bir 

etnonim xalaj bo‘lib, ular Talas vodiysida (uning yuqori qismida) joylashgan. 

Xalajlarning qishki joylari esa Taroz shahrining sharqida edi. E’tiborlisi, Yettisuvda 

xalajlar son jihatidan uncha ko‘p bo‘lmagan. Mahmud Koshg‘ariyning 

ma’lumotlarida Yettisuvda xalajlarning faqat ikki guruhi joylashgan 2 . Ular ham 

chigillar kabi Qoraxoniylar davlati siyosiy hayotida faol ishtirok etgan va ushbu 

davlatning etnik-siyosiy poydevorini shakllantirishda muayyan o‘rin tutgan. Keyingi 

davrlarda xalajlarning bir qismi Movarounnahrning markaziy viloyatlariga kirib 

kelib, mahalliy o‘troq aholi bilan aralashgan holda tadrijiy ravishda o‘troqlashib 

borgan. 

“Devon”da qayd etilgan yana bir etnik birlik nomi tuxsi bo‘lib, ular turkiy 

qabilalardan biri sifatida asosan Issiqko‘lning janubiy qismida, Qiyas shahri atrofida 

istiqomat qilgan. Mahmud Koshg‘ariy tuxsilarni yag‘mo va chigil qabilalari bilan 

yaqin aloqada, o‘zaro aralash holda yashaganini ta’kidlaydi3. U til xususiyatlarini 

izohlar ekan, tuxsi, chigil va yag‘mo qabilalarining til jihatdan deyarli farq 

qilmasligini qayd etadi. 

“Devonu lug‘otit turk” asarida ushbu qabilalarning xo‘jalik faoliyati va turmush 

tarzi o‘rtasida ham yaqinlik mavjudligi haqida ma’lumotlar berilgan. Jumladan, 

Mahmud Koshg‘ariy “bista” atamasini izohlar ekan, uning savdo-sotiq bilan bog‘liq 

xizmat turini ifoda etishini qayd etib, bu kabi xo‘jalik amaliyotini tuxsi, chigil va 

yag‘mo qabilalari orasida shaxsan kuzatganini ta’kidlaydi 4 . Ushbu ma’lumotlar 

tuxsilarining nafaqat til, balki iqtisodiy faoliyat jihatidan ham qo‘shni qabilalar bilan 

umumiylikka ega bo‘lganligini ko‘rsatadi. 

Umuman olganda, asarda tuxsi qabilasining chigil va yag‘mo qabilalari bilan 

yondosh hududda yashagani, ularning tili, fe’l-atvori va turmush tarzi yaqin ekanligi 

ta’kidlanadi. Shu bilan birga, Mahmud Koshg‘ariy tuxsilarni yirik qabilalarga yaqin, 

ammo son jihatdan nisbatan kichik etnik guruh sifatida tavsiflaydi. 

Yag‘molarning salmoqli qismi (IX asr oxiri – X asr boshlarida) bir necha 

guruhlarga bo‘linib, Qashgar, Tangritog‘ tog‘larining sharqiy va janubi-sharqiy yon 

bag‘irlarida, Norin daryosining yuqori oqimiga kelib o‘rnashadilar. Bularning kichik 

bir guruhi Turfan havzasida ham yashagan. Yag‘molarning asosiy mashg‘uloti 

chorvachilik bo‘lib, ularning ot va yilqilari ko‘p bo‘lgan. Shu o‘rinda, Yag‘molarning 

Farg‘onaning shimoliy mintaqalari va unga tutash hududlarda bu yerda yashovchi 

qabilalar bilan doimiy madaniy aloqalari bo‘lgan. Mahmud Koshg‘ariy qayd 

 
1 Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. Тар. Фан. 

Номзоди. –Тошкент, 2010. –Б. 51. 
2 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 422. 
3 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 93. 
4 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 52. 



2025  

 

 

149 

etishicha, “tillarning yengili o‘g‘uzcha 1 , eng to‘g‘risi, yaxshisi – yag‘mo, tuxsi 

qabilalarining tili…” deb yozgan edi. Shu bilan birga, u yag‘mo tilining Sirdaryo 

sohillarida va Ili-Chu oralig‘ida yashovchi arg‘u qabilasi tiliga yaqinligini aniq qayd 

etgan 2 . Ushbu ma’lumotlar yag‘molarning Qoraxoniylar davlati etnik-madaniy 

tarkibida muhim o‘rin tutganini va ularning qo‘shni turkiy qabilalar bilan til va 

madaniyat jihatidan yaqin ekanligini ko‘rsatadi. 

Qoraxoniylar davlati tarkibidagi yirik turkiy qabilalardan yana biri arg‘ulardir. 

Arg‘ular qadimiy turkiy qabilalar qatoriga kirib, tadqiqotchi N.A.Aristov arg‘u va 

basmil qabilalarini bir qabilaning ikki xil nomlanishi sifatida talqin qiladi. Bu 

so‘zlarning ma’nosi “aralash”, “qo‘shilgan”, ya’ni bir qancha urug‘lardan tashkil 

topgan deganidir3. Biroq Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida arg‘u 

va basmil qabilalarini alohida-alohida tilga olib, ularga mustaqil tarzda ta’rif beradi4. 

Bu esa ushbu qabilalarning etnik jihatdan yaqin bo‘lishi mumkinligini istisno 

etmagan holda, ularni bir xil qabila sifatida to‘liq aynilashga ehtiyotkorlik bilan 

yondashish zarurligini ko‘rsatadi. 

Turkiy qabilalarning etnogeografik tarixi tahlil etilganda, har bir qabilaning o‘ziga 

xos ijtimoiy-siyosiy va etnomadaniy jarayonlarni boshdan kechirganligi aniq bo‘ladi. 

Ayrim yirik qabilalarning o‘zaro birlashib davlat tashkil etishi natijasida qo‘shni va 

nisbatan kichik qabilalar ular tarkibiga singib ketgan, ba’zida esa hatto o‘z etnik 

nomini ham o‘zgartirgan holatlar kuzatiladi. Shuningdek, tarixiy jarayonlarda yagona 

bir qabilaning ijtimoiy-siyosiy beqarorlik yoki hududiy o‘zgarishlar ta’sirida bir 

necha guruhlarga bo‘linib, turli hududlarga tarqalishi ham tabiiy hol sifatida namoyon 

bo‘lgan5. Bu kabi jarayonlar etnik guruhlarning nomlanishi va identifikatsiyasida 

o‘zgarishlar yuzaga kelishiga sabab bo‘lgan. 

Shu nuqtai nazardan qaralganda, turkiy qabilalar va etnik guruhlarning kelib 

chiqishi tarixini o‘rganish dolzarb ilmiy masalalardan biri bo‘lib, ayrim qabilalar 

haqidagi ma’lumotlar hozirga qadar juda cheklangan holda saqlanib qolgan. Ana shu 

holatni inobatga olgan holda aytish mumkinki, arg‘u va basmil qabilalarining bir 

etnik negizga ega bo‘lib, bir qabilaning ikki xil nom bilan atalib kelinishi ehtimoldan 

xoli emas 6 . Bu ehtimol etnogeografik harakat, siyosiy tobelik va manbalardagi 

terminologik tafovutlar bilan izohlanishi mumkin. 

Mahmud Koshg‘ariy ma’lumotlariga ko‘ra, arg‘u qabilasi asosan Isfijob va 

Bolasag‘un shaharlarining o‘rtasidagi shaharlarda va qishloqlarda istiqomat qilgan 

hamda ushbu hududlarda katta siyosiy-ijtimoiy nufuzga ega bo‘lgan. “Devonu 

 
1 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 268. 
2 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 66. 
3 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 354. 
4 Маҳмуд Қошғарий. Девони луғотит турк. Индекс-луғат. –Б. 391-392. 
5 Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. Тар. Фан. 

Номзоди. –Тошкент, 2010. –Б. 53. 
6 Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. Тар. Фан. 

Номзоди. –Тошкент, 2010. –Б. 54. 



2025  

 

 

150 

lug‘otit turk”da keltirilgan ma’lumotlar arg‘ularning hozirgi Chimkentdan 

To‘qmoqqa qadar bo‘lgan hududlarda, shuningdek, butun Farg‘ona vodiysida 

tarqalgan holda yashaganini ko‘rsatadi. X asr oxiri - XI asr boshlarida Yettisuvda 

joylashgan arg‘ularning salmoqli qismi Toshkent vohasi va Farg‘ona vodiysiga kelib 

yashaydilar. Arg‘ular nafaqat demografik jihatdan, balki davlat boshqaruvida ham 

faol ishtirok etgan etnik guruh sifatida namoyon bo‘lgan. Biroq XI asrga kelib, arg‘u 

qabilasi o‘zining ilgari siyosiy va ijtimoiy mavqeini ma’lum darajada yo‘qotgan. 

Shunga qaramay, ular yuqorida qayd etilgan hududlarda yashashda davom etgan. 

Mahmud Koshg‘ariy asarida nafaqat Markaziy Osiyodagi turkiy qabilalar, balki 

ularga qo‘shni bo‘lgan forsiyzabon etnoslarning ham hududiy joylashuvi qayd 

etilgan. Xususan, muallif asarida turkiylar bilan yonma-yon yashagan qabila sifatida 

sug‘dliklar tilga olinadi. U yozishicha, turklar va sug‘dliklar bir-birining tilini bilgan. 

Ayniqsa, Yettisuvda yashovchi sug‘dak, kanjak va arg‘ular har ikki til – sug‘d va 

turkiy tilida barobar gaplashganlar1. Ikki tilni – sug‘d va turkiy, keyinchalik tojik tilida 

so‘zlovchi aholi Mоvarounnahrning shahar va qishloqlarida ham oz bo‘lmagan. 

Arab va forsiy tilli manbalarda qayd etilishicha, turkiy xalqlar qaysi hududda 

yashamasin, sug‘diylar ham o‘sha yerda yashab kelganlar. Shu sababli Mahmud 

Koshg‘ariy (XI asr) o‘z davrida keng tarqalgan quyidagi xalq maqolini keltiradi: 

“Totsiz (sug‘dsiz) turk bo‘lmas, boshsiz bo‘rk bo‘lmas”2. Boshqacha qilib aytganda, 

bosh qalpoqsiz bo‘lmagandek, turk ham sug‘dsiz bo‘lmagan, deya turk-sug‘d 

munosabatlari simbiozi uzoq tarixiy jarayonlar borib taqalishiga ishora qiladi.  

O‘z navbatida, turkiy aholi bilan shaharlarda va qishloqlarda birga yashagan 

sug‘diylar (sug‘daklar) sug‘d va turk tillarini baravar bilganlar. Mahmud Koshg‘ariy 

yozishicha: “Bolasag‘unliklar sug‘dcha va turkcha so‘zlashadilar. Taroz va 

Madantulbayza shaharlarining xalqi ham sug‘dcha, ham turkcha gaplashadilar”3. 

Bu ma’lumotlar turkiy va sug‘diylar o‘rtasida ikki tilli muloqotning keng tarqalganini 

hamda ularning madaniy hamjamiyatda faol ishtirok etganini ko‘rsatadi. 

“Devonu lug‘otit turk” turkiy qabilalar tili va lahjalarining hududiy tarqalishini, 

umumturkiy dialektning shakllanishini, shuningdek, madaniy hamkorlik va ijtimoiy 

integratsiya jarayonlarini yoritadi. Bu ma’lumotlar Markaziy Osiyoda etnolingvistika, 

tarixiy va etnografik tadqiqotlar uchun asosiy manba vazifasini o‘taydi. Shuningdek, 

ushbu davrda mintaqada to‘liq identiklikka ega yagona turkiy etnos bo‘lmagan kabi, 

mukammal shakllangan umumiy turkiy til ham mavjud bo‘lmaganligiga ishora 

qilinadi. Bu holat, avvalo, ushbu davrda turkiy aholi o‘rtasida qabilaviy va 

hududiy lahjalar kuchli saqlanib qolganligi bilan izohlanadi. 

Mahmud Koshg‘ariyning diqqat e’tibori asosan ko‘chmanchi va yarim 

ko‘chmanchi turkiy qabilalar tiliga qaratilgan bo‘lib, Farg‘ona, Toshkent vohasi, 

Zarafshon hamda Qashqadaryo–Surxon vohalarida istiqomat qilgan turg‘un aholi 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 65. 
2 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 262. 
3 Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни... –Б. 262. 



2025  

 

 

151 

til xususiyatlarini maxsus o‘rganish uning asosiy vazifasiga kirmagan. Biroq u 

ushbu hududlarni umumiy holda “Xoqoniya o‘lkasi” deb atab, bu yerda yashovchi 

turkiy xalqlarning tilini nisbatan ravon, ochiq va me’yoriy turkcha sifatida 

baholaydi. Bu esa Qoraxoniylar hududida umumturkiy til muhitining mavjud 

bo‘lganini anglatadi. 

Shu bilan birga, Mahmud Koshg‘ariy asarida qabilaviy lahjalar mavjudligi ham 

aytib o‘tilgan. U “qay, yobaku, basmil, totor qabilalarining har birining tili o‘ziga 

xosdir, shu bilan birga ular turkchani yaxshi biladilar,” deb ta’kidlaydi 1 . Bu 

ma’lumotdan ko‘rinib turibdiki, mazkur qabilalar turkiyzabon etnoslar bo‘lib, ular 

umumturk tilidan tashqari o‘z qabilaviy lahjalariga ham ega bo‘lgan. Demak, XI 

asrda til birligi to‘liq bir xil shaklda emas, balki ko‘p qatlamli – umumturk va 

mahalliy lahjalar uyg‘unligi asosida qaror topgan. 

Qarluqlar Qoraxoniylar hukmronlik qilgan hududlarda yag‘mo, arg‘u, tuxsi, 

yobaku kabi boshqa turkiy qabilalar ham yashagan bo‘lib, ularning lahjalari qarluq-

chigil dialektidan ma’lum darajada farq qilgan. Mahmud Koshg‘ariy bu farqlarni 

qayd etar ekan, shuni ham ko‘rsatadiki, qarluq-chigil dialekti ushbu hududda 

yetakchi til asos sifatida shakllanib borgan. Ayni shu dialekt keyinchalik umumiy elat 

tili funksiyasini bajarib, turli qabilaviy lahjalarni birlashtiruvchi omilga aylangan. 

Shuni alohida ta’kidlash lozimki, qabilalar tillaridagi farqlar ularni yagona etnik 

birlik – keyinchalik shakllangan o‘zbek elati tarkibiy qismi sifatida baholashga 

to‘sqinlik qilmaydi. Chunki X–XI asrlarda qabilaviy va hududiy lahjalar bilan bir 

qatorda, barcha turkiy aholi uchun tushunarli bo‘lgan umumiy dialekt mavjud 

bo‘lgan. Bu dialekt aynan qarluq-chigil asosida qaror topgan edi2.  

Uyg‘urlar haqida so‘z yuritar ekan, Mahmud Koshg‘ariy “ularning tili turkchadir, 

lekin o‘zlari o‘zaro so‘zlasha oladigan yana bir boshqa tillari ham bor,” deb 

ta’kidlaydi3. Ushbu fikrdan kelib chiqib, uyg‘urlar orasida ham umumturk til bilan 

birga qabilaviy yoki mahalliy nutq shakllari mavjud bo‘lgan, degan xulosa chiqarish 

mumkin. Olimning asarida o‘ziga xos etnogeografik yondashuv yaqqol ko‘rinadi. 

Uning qayd etishicha, shahar madaniyati va fors-tojik aholisi bilan kam aloqada 

bo‘lgan, vohalardan tashqarida yashovchi ko‘chmanchi aholi tili nisbatan “eng to‘g‘ri 

va aniq til” hisoblangan. Bu holat tilning geografik muhit, xo‘jalik turi va etnik 

aloqalarga bog‘liq holda shakllanganini ko‘rsatadi. 

Umuman olganda, “Devonu lug‘otit turk” asarida keltirilgan ma’lumotlar XI asr 

turkiy jamiyatida til birligi qabilaviy xilma-xillik, hududiy tafovut va umumturkiy 

aloqa vositasi uyg‘unligi negizida shakllanganini ochib beradi. Asar turkiy 

xalqlarning etnogeografiyasi va til tarixi o‘rtasidagi uzviy bog‘liqlikni yoritib 

beruvchi nodir manba sifatida katta ilmiy qimmatga ega. 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 65. 
2 Шониёзов К. Ўзбек халқининг ш 

аклланиш жараёни... –Б. 319. 
3 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том... –Б. 65. 



2025  

 

 

152 

Qoraxoniylar davlati tarkibidagi qabilalar masalasi jamiyat va davlat tarixi uchun 

alohida ahamiyatga ega bo‘lgan muhim omil hisoblanadi. Qabilalarning siyosiy, 

ijtimoiy-iqtisodiy hayoti, madaniy taraqqiyoti hamda ularning o‘zaro birlashganlik 

darajasi mavjud davlatning barqarorligi va rivojini ta’minlab bergan. Shu boisdan, 

hozirgi zamon ilmiy tadqiqotlarida turkiy davlatlar tarixini o‘rganish ularning 

tarkibidagi har bir qabilaning etnik tarixi va etnogeografik xususiyatlarini tahlil qilish 

bilan uzviy bog‘liq holda olib borilishi lozim. 

Chunki har bir qabila davlatning siyosiy, ijtimoiy-iqtisodiy hayotida ma’lum 

darajada o‘z o‘rniga ega bo‘lib, hududiy va etnik uyushma sifatida davlat 

tuzilmasining muhim tarkibiy qismi hisoblangan. Shu sababli, davlat tarkibidagi har 

bir qabilaning son jihatdan katta yoki kichik bo‘lishidan qat’iy nazar, uning davlat 

faoliyatidagi ishtiroki inobatga olinishi zarur. 

Bu esa Qoraxoniylar davlati etnik tarkibini o‘rganishda qabilalar masalasiga 

siyosiy hokimiyat va etnik makon o‘rtasidagi uzviy bog‘liqlik nuqtai nazaridan 

yondashish zarurligini yana bir bor tasdiqlaydi. 

Vaholanki, Qoraxoniylar kabi yirik davlatning vujudga kelishi va rivojida bir yoki 

ikki qabilaninggina ishtiroki bo‘lmagan. Dastlab mazkur siyosiy tuzilma qabilalar 

ittifoqi shaklida qaror topgan bo‘lib, keyinchalik unga yag‘mo, arg‘u, tuxsi va boshqa 

ko‘plab turkiy qabilalar qo‘shilishi natijasida ittifoqning ham son jihatdan, ham 

siyosiy-ijtimoiy nufuzi oshib bordi. Ana shu jarayonlar zamirida Qoraxoniylar davlati 

shakllanib, mustahkam davlat tuzilmasiga aylandi. Yuqorida qayd etilgan har bir 

qabilaning tarixiy yo‘li ushbu jarayonlarni yaqqol namoyon etadi. 

Shu bois, turkiy davlatlarning davlatchilik taraqqiyoti bosqichlari va ularga xos 

xususiyatlarni inobatga olgan holda masalaga yondashish yanada ilmiy va xolis 

xulosalar chiqarish imkonini beradi. Afsuski, ayrim tadqiqotlarda mazkur jihat yetarli 

darajada hisobga olinmaganligi sababli davlat tarixi bilan bog‘liq ayrim masalalar 

biryoqlama talqin etilgan va ma’lum darajada murakkablashib ketgan. 

XULOSA 

Xulosa qilib aytganda, Qoraxoniylar davlati turkiy qabilalarning o‘zaro siyosiy 

ittifoqi va uyushmasi asosida tashkil topgan. Uni ma’lum bir qabilaning tarixi 

bilan bog‘lab izohlash ilmiy jihatdan to‘g‘ri emas. Albatta, davlat tarkibida ayrim 

qabilalarning nufuzi yuqori bo‘lgan, biroq davlatning yashovchanligi, siyosiy 

barqarorligi va harbiy-iqtisodiy qudrati uning tarkibidagi barcha qabilalarning 

o‘zaro hamkorligi va manfaatlar uyg‘unligi bilan chambarchas bog‘liq bo‘lgan. 

Davlat tarkibidagi qabilalar soni va nufuzining ortishi, shuningdek, 

Movarounnahrning o‘troq aholisi bilan etnik-madaniy va iqtisodiy aloqalarning 

kuchayishi natijasida etnik konsolidatsiya jarayonlari jadallashdi. Bu esa davlat 

boshqaruv tizimida ham muhim o‘zgarishlarni taqozo etdi: endilikda boshqaruv 

faqat alohida qabilalar manfaatiga emas, balki hududda yashovchi ko‘chmanchi 

va o‘troq aholining umumiy manfaatlariga tayana boshladi. 

Demak, Qoraxoniylar davlati qarluq xoqonlari boshchiligida shakllangan ko‘p 

qabilali siyosiy uyushma sifatida o‘z taraqqiyoti davomida Sharqiy Turkiston, 



2025  

 

 

153 

Yettisuv va Movarounnahr hududlaridagi ko‘chmanchi va o‘troq aholini yagona 

siyosiy makon doirasida birlashtirdi. Davlat tarkibidagi ayrim qabilalar kuchli 

etnik-madaniy jarayonlar ta’sirida mahalliy aholiga singib, o‘z etnik nomlarini 

yo‘qotgan bo‘lsalar-da, mamlakatning siyosiy, ijtimoiy-iqtisodiy va madaniy 

rivojida muhim o‘rin tutib, tarixiy jarayonlarda faol ishtirok etdilar. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғоти-т-турк [Туркий сўзлар девони]. Таржимон 

ва нашрга тайёрловчи Қ. Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом номидаги 

нашриёт-матбаа уйи, 2017. –488 б. 

2. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. I том. – Тошкент: ЎзССР Фанлар 

академияси нашриёти, 1960. – 499 б. 

3. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. II том. – Тошкент: ЎзССР Фанлар 

академияси нашриёти, 1961. – 429 б. 

4. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. III том. – Тошкент: ЎзССР Фанлар 

академияси нашриёти, 1963. – 464 б. 

5. Маҳмуд Қошғарий. Девони луғотит турк. Индекс-луғат. – 496 б. 

6. Маҳмудов Б.Ҳ. Қорахонийлар давлатчилик тизимининг хусусиятлари. –Дисс. 

Тар. Фан. Номзоди. –Тошкент, 2010. –138 б. 

7. Шониёзов К. Ўзбек халқининг шаклланиш жараёни. –Тошкент: Шарқ, 2001. –

Б. 464. 

8. Mahmud Kaşğarinin “Divani lüğәt-it-türk” әsәrindә etnonimlәr, Baki, 2009, 

“GARİSMA” MMC, 110 s. 

9. Qo‘ldashev S. “O‘zbek davlatchiligi tarixi: “Devoni lug‘otit turk” davlat boshqaruvi 

bo‘yicha muhim manba. –Diss. tar. fan bo‘yicha falsafa doktori. –Toshkent, 2025. – 

177 b. 

 
 

 

“DEVONU LUG‘ATI-T-TURK”DAGI AYRIM FRAZEOLOGIK 

BIRLIKLARNING KONSEPTUAL TADQIQI 

 

SHAHNOZA TO‘LAGANOVA 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti katta o‘qituvchisi,  

filologiya fanlari bo‘yicha falsafa doktori (PhD) 
  

Annotatsiya. Maqolada qadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik 

birliklarning semantik, metaforik va konseptual xususiyatlari tahlil qilingan. Unda ayrim 

frazeologik birliklar tarkibidagi ifodalar jismoniy harakatdan ijtimoiy-axloqiy 

tushunchaga o‘tish jarayoni yoritiladi. Tadqiqot qadimgi turkiy tafakkurda jismoniy belgi 

(ko‘z, bosh, ko‘ngil)lar insonning ichki holati, irodasi va munosabatini ifodalovchi asosiy 

konsept sifatida shakllanganini ko‘rsatadi. Frazeologizmlarda tana holatlari — 

bo‘ysunish, sadoqat, sodiqlik, hissiy jo‘shqinlik, hasad, nafrat kabi ma’nolarning 

timsoliga aylangani qayd etiladi. Shuningdek, ushbu metaforik modellar keyingi davr 



2025  

 

 

154 

adabiyotida, xususan Navoiy ijodida davom etgani, hozirgi o‘zbek tilidagi ko‘plab 

birikmalar bilan semantik jihatdan uzviy bog‘liqligi ta’kidlanadi. Maqolada frazeologik 

birliklarning diaxron evolyutsiyasi, konseptual asoslari, metaforik qatlamlari izchil 

ko‘rsatilgan. 

Kalit so‘zlar: frazeologizm, qadimgi turkiy til, metafora, konsept, semantika, Devonu 

lug‘atit turk, Navoiy. 

Özet. Makalede, eski Türk yazıtlarında yer alan deyimlerin (frazeolojik birimlerin) 

semantik, metaforik ve kavramsal özellikleri tahlil edilmiştir. Çalışmada, bazı deyimlerin 

yapısındaki ifadelerin fiziksel hareketten toplumsal-ahlaki kavramlara geçiş süreci 

açıklanır. Araştırma, eski Türk düşüncesinde fiziksel niteliklerin (göz, baş, gönül) insanın 

iç hâlini, iradesini ve tutumunu ifade eden temel birer kavram olarak şekillanganини 

gösterir. Deyimlerde beden durumlarının — itaat, sadakat, vefa, duygusal coşkunluk, 

kıskançlık, nefret gibi anlamların sembolüne dönüştüğü belirtilir. Ayrıca bu metaforik 

modellerin sonraki dönem edebiyatında, özellikle de Nevâyî’nin eserlerinde devam ettiği 

ve günümüz Özbekçesindeki birçok birleşik ifade ile semantik açıdan sıkı şekilde 

bağlantılı olduğu vurgulanır. Makalede deyimlerin artzamanlı gelişimi, kavramsal 

temelleri ve metaforik katmanları tutarlı biçimde ortaya konmuştur. 

Anahtar kelimeler: deyim, eski Türk dili, metafor, kavram, anlambilim, Dîvânu 

Lugâti’t-Türk, Nevâyî. 

Annotation. This article analyzes the semantic, metaphorical, and conceptual 

features of phraseological units found in ancient Turkic written monuments. The study 

examines the process by which certain phraseological expressions—originally denoting 

physical actions—undergo semantic transformation to acquire socio-ethical meanings. It 

is demonstrated that in ancient Turkic worldview, physical attributes such as the eye, 

head, and heart functioned as core conceptual markers representing a person’s inner 

state, will, and emotional attitude. Bodily gestures within phraseological units 

symbolically convey concepts such as submission, loyalty, faithfulness, emotional 

intensity, envy, and hostility. Furthermore, the continuity of these metaphorical models in 

later literary periods, particularly in the works of Alisher Navoi, as well as their semantic 

correlation with many expressions in modern Uzbek, is emphasized. The article 

consistently presents the diachronic evolution, conceptual foundations, and metaphorical 

layers of phraseological units. 

Keywords: phraseology; Old Turkic; metaphor; concept; semantics; Dīwān lughāt at-

Turk; Navoi. 

 

Kirish. Qadimgi turkiy yozma yodgorliklar — turkiy xalqlarning milliy 

tafakkuri, dunyoqarashi, madaniy-estetik qarashlari, ijtimoiy-ma’naviy 

qadriyatlarini aks ettiruvchi bebaho manbalardir. Bu bitiklarda xalqning tarixiy 

tajribasi, ruhiy olami, axloqiy mezonlari va ijtimoiy munosabatlari o‘z ifodasini 

topgan. Ushbu yodgorliklarda uchraydigan frazeologik birliklar nafaqat til 

birliklari sifatida, balki qadimgi turkiy jamiyatning konseptual va kognitiv 

tizimini yorituvchi muhim vosita sifatida ham alohida ahamiyatga ega. 

Frazeologizmlarda jismoniy belgi va tana a’zolarining (ko‘z, bosh, ko‘ngil va 

b.) turlicha semantik yuklamaga egaligi kuzatiladi. Ular insonning ichki 

kechinmalari, ruhiy holati, iroda va ijtimoiy munosabatlarini ifodalashda asosiy 



2025  

 

 

155 

tayanchoq bo‘lib xizmat qilgan. Aynan tana a’zolariga tayangan metaforik 

modellar qadimgi turkiy tafakkurning asriy qatlamlarini ko‘rsatib, tilning kognitiv 

mohiyatini ochib beradi. Bu jarayon keyingi davr adabiyotida, xususan, Alisher 

Navoiy ijodida davom etganligi hamda hozirgi o‘zbek tilidagi ko‘plab iboralar 

bilan uzviy aloqadorligi tadqiqotning dolzarbligini belgilaydi. 

Frazeologik birliklar o’zbek tilshunosligida yaxshi tadqiq qilingan 

muamolardandir. Sh.Rahmatullayev1, A.Mamatov2 tomonidan yirik monografik 

tadqiqotlar hamda izohli lug‘atlarlar yaratgan. Qadimgi turkiy tilda mavjud 

frazeologik birliklar Q.Sodiqov 3  hamda turk olimlari Do‘g‘an Aksan 4 , Talat 

Tekin 5  tadqiqotlarda tahlilga tortilgan. Til birliklarini konseptual-metoforik 

metodlarda tahlil qilish bo’yicha J.Lakof6 hamda R.Lengakkerlar7 ishlari mavjud 

Maqsad va vazifa: Qadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik 

birliklarning semantik, metaforik va konseptual xususiyatlarini aniqlash, ularning 

jismoniy tizimdan ijtimoiy-axloqiy talqinga o‘tish jarayonini yoritish hamda 

keyingi davrlardagi, xususan, Navoiy davri tili va hozirgi o‘zbek tilidagi 

davomiylik bilan bog‘liqligini ko‘rsatish maqolaning asosiy maqsadidir. Bu 

maqsadga erishish uchun quyidagi vazifalar belgilandi:  

- Qadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik birliklarni aniqlash 

va tavsiflash. 

- Frazeologik birliklarning semantik qatlamlarini tahlil qilish. 

- Ushbu birliklarning konseptual-metaforik asoslarini o‘rganish. 

- Qadimgi frazeologizmlarning ijtimoiy-axloqiy ma’noga o‘tish jarayonini 

ko‘rsatish. 

- Frazeologik birliklarning diaxron evolyutsiyasini yoritish. 

Usullar. Tadqiqotda quyidagi metodlardan foydalanildi: 

Deskriptiv metod — frazeologik birliklarni tavsiflash, tarkibiy xususiyatlarini 

aniqlashda; 

Komparativ metod — qadimgi yodgorliklar bilan keyingi davr manbalari 

o‘rtasidagi semantik va metaforik o‘xshashliklarni qiyoslashda; 

Kognitiv-tahliliy metod — frazeologizmlarning konseptual asoslarini 

aniqlashda; 

Diaxron tahlil — frazeologik birliklarning tarixiy taraqqiyoti va hozirgi tilga 

ta’sirini yoritishda. 

 
1 Rahmatullayev Sh. va boshqalar.O‘zbek tili frazeologik lug‘ati. – T.: G‘afur G‘ulom, 2022.  
2 Маматов А. Ҳозирги ўзбек адабий тилида лексик ва фразеологик норма муаммолари. – Т.: 

Академнашр, 1991.  
3 Sodiqov Q. Qutadg‘u bilig so‘zligi. – T.: Akademnashr, 2020. 
4 Doğan Aksan. Göktürk yazitlarinda söz sanatlari güçlü anlatim yollari // Türk düli araştirmalari 

yilliği – Belleten. Cilt 38. – İstanbul, 1990. 
5 Talat Tekin. Türkoloji Eleştirileri. – Ankara: Simurg, 1997. 
6 Lakoff George, Jhonson Mark. Metaphors we live by. – Chicago: University of Chicago press, 

1980. 
7 Langacker R. Consept, image and symbol. – Berlin-New York: Mouton de Gryuter, 1991. 



2025  

 

 

156 

Natijalar va mulohazalar. “Frazeologik birlik. Tuzilishiga ko‘ra so‘z 

birikmasiga, gapga teng, semantik jihatdan bir butun, umumlashgan ma’no 

anglatadigan, nutq jarayonida yaratilmay, nutqqa tayyor holatda kiritiladigan 

lug‘aviy birlik. Turg‘un birikmalarning obrazli, ko‘chma ma’noga ega turi”. 

Qadimgi yozma yodgorliklarda uchraydigan tizligig sökürtimiz, bašlïğïğ 

yüküntürtimiz1  “boshlini egdiridi, tizzalini cho‘ktirdi” kabi birikmalar, shaklan 

tasviriy bo‘lsa-da, mazmunan bo‘ysunish, itoat, tan berish ma’nosini anglatadi. Bu 

ifoda o‘z mohiyatiga ko‘ra metaforik: jismoniy harakat — “boshni egish” orqali 

psixologik va ijtimoiy holat — “taslim bo‘lish, itoat etish” ifodalanadi. 

Mazkur metaforik model — “tana pozasidan ijtimoiy munosabatga o‘tish” — 

keyingi davrlar til tafakkurida ham davom etgan. Navoiy asarlarida bu ma’no 

“bosh indirmak”, “bosh qo‘ymoq”, “bosh chekmak” kabi birikmalar orqali yanada 

boy obrazli tus oladi. Masalan, “bosh indirmak” — so‘zma-so‘z “boshni pastga 

tushirmoq” ma’nosini bildirsa, mazmun jihatidan “bo‘ysunmoq, itoat etmoq” 

ma’nosida qo‘llanadi. “Bosh qo‘ymoq” esa, fidoyilik, sadoqat yoki jon fido qilish 

ramziga aylanadi: 

Ишқ аро гаҳ-гаҳки эл пандиға бош индурмадим,  

Келди турлук-турлук ондин можаролар бошима2. 

Demak, “bosh” komponenti frazeologizmlar tarkibida qadimdan inson sha’ni, 

irodasi, qadr-qimmatini ifodalovchi konsept sifatida namoyon bo‘ladi. Qadimgi 

turkiy bitiklarda hamda keyingi davrlarda ham jismoniy holatga, axloqiy va 

ijtimoiy munosabatni ifodalaydigan ramziy (metaforik) darajaga ko‘tarilgan. 

Hozirgi tildagi “bosh egmoq”, “boshini baland tutmoq”, “boshini yo‘qotmoq” 

kabi birikmalar esa ana shu tarixiy-semiotik izchillikning tabiiy davomidir. 

Shunday qilib, “bosh” komponentli frazeologik birliklar turkiy til tarixining 

barcha davrlarida insonning jamiyatdagi holatini, ruhiy va ijtimoiy munosabatini 

ifodalovchi asosiy konseptual yadrolardan biri bo‘lib qolmoqda.  

“Devonu lug‘ati-t-turk” — qadimgi turkiy tillarning eng muhim korpus 

manbalaridan biri bo‘lib, unda XI asr turkiy qavmlari tilida qo‘llangan fonetik, 

leksik, frazeologik birliklarning keng qatlami qayd etilgan. Asarda jamlangan boy 

til materiali, xususan, barqaror birikmalar, metaforik mazmun kasb etgan iboralar 

hamda turli uslubiy qatlamlarga mansub frazeologik birliklar o‘sha davr turkiy 

tilining frazeologik tizmini aniqlash va ilmiy tasvirlash imkonini beradi. Mazkur 

birliklar davr til madaniyati, dunyoqarashi, ijtimoiy munosabatlari va 

tasavvurlarini aks ettiruvchi muhim lingvomadaniy dalillar sifatida qadrlanadi. 

Shu bois “Devonu lug‘ati-t-turk” qadimgi turkiy frazeologik boylikni, uning 

semantik xususiyatlari va metaforik qatlamini tadqiq etishda asosiy manbalardan 

biri hisoblanadi. Asarda frazeologik birliklar alohida izohlanadi yoki she’rlar va 

maqollar tarkibida keladi. Masalan, quyidagi parchaga e’tibor beramiz: 

 
1 Содиқов Қ. Эски туркий битиглар. – Т.: ТошДШИ, 2009. – Б. 34. 
2 Алишер Навоий. Бадойиь ул-бидоя. Мукаммал асарлар тўплами. – Т.: Фан, 1987. – Б. 520. 



2025  

 

 

157 

رُنْجَقْ اُ   ,Orunčaq alïp yermädi یرَْمَدِی الَِبْ  

 ,Alïmlïγ körü armadï ارَْمَدِی کُرُو الَِمْلِغْ 

 ,Adašlïq üzä turmadï ترُْمَدِی ازَُا ادَشْلِقْ 

  Qalïn erän tirkäšür ترِْکشُورْ  ارََنْ  قلَِنْ 

Mazmuni: Bir kishi sitam qilib aytmoqda: “U kishi omonat olishdan 

toʻxtamadi, omonatni egasiga qaytarishni oʻylamadi, uni quruq qaytaraverishdan 

zerikmadi. Doʻstlikka rioya qilmadi, endi qalin askar bilan menga qasd 

qilmoqchi”1. 

Frazeologik birliklar tildagi eng qadimiy, ammo eng tirik qatlamlardan biri 

bo‘lib, ularning shakllanishi tildagi tarixiy tafakkur jarayonlari bilan uzviy 

bog‘liqdir. Ular xalqning hayotiy tajribasidan, jismoniy harakat va kuzatuvlardan 

kelib chiqib, asta-sekin metaforik va abstrakt ma’noga ega bo‘lgan. Shunday 

frazeologik birliklardan biri — adašlïq üzä turmadï iborasidir. 

So‘zma-so‘z bu ibora “do‘stlik ustida turmadi” degani, ya’ni “do‘stlikka rioya 

qilmadi, sodiq qolmadi” mazmunini anglatadi. Shu yerda “turmoq” fe’li faqat 

jismoniy holatni emas, balki axloqiy barqarorlik va sodiqlikni bildiradi. Bu holat 

shuni ko‘rsatadiki, qadimgi turkiy tilda “turmoq” fe’li allaqachon metaforik 

qatlamga o‘tgan. 

Qadimgi turkiy tafakkurda inson faoliyati ko‘pincha fazoviy asoslar orqali 

ifodalangan: “yuqoriga ko‘tarilmoq” – yuksalmoq, “pastga tushmoq” – 

yomonlashmoq, “ustida turmoq” esa – sobit, sodiq, barqaror bo‘lmoq ma’nolarini 

bildirgan. Demak, “Adašlïq üzä turmadï” iborasida fazoviy konsept (“üzä” – asos, 

tayanch) orqali axloqiy-ijtimoiy holat ifodalangan. 

Bu frazeologizm tildagi metaforik tafakkurning qadimgi izlarini saqlagan 

holda, konseptual o‘tishning ilk bosqichini ko‘rsatadi: 

Jismoniy barqarorlik → Axloqiy sodiqlik → Ijtimoiy mas’uliyat. 

Shunday qilib, “turmoq” fe’li dastlab “yiqilmaslik”, “tik turish” kabi harakatni 

bildirgan bo‘lsa, qadimgi turkiy tilning o‘zidayoq bu ma’no barqarorlik, sobitlik, 

sadoqat semantikalarini qabul qilgan. Bu holat, tilning ichki taraqqiyotida 

metaforik tafakkurning erta shakllanganini ko‘rsatadi. Shuningdek, Do‘stlik - 

fazoviy asos (tayanch) ma’nosida üzä (ustida) komponenti bilan do‘stlikni 

mustahkam asos, poydevor tarzida talqin qiladi. Demak, do‘stlik qadriyat sifatida 

jamiyat barqarorligini belgilovchi “tayanch” tushunchasi bilan bog‘langan. 

Adašlïq üzä turmadï faqatgina “do‘stlikka rioya qilmadi” degan xabarni emas, 

balki do‘stlikni ijtimoiy tayanch sifatida qadrlamadi, unga loyiq bo‘lmadi degan 

chuqurroq ma’noni ham mujassam etadi. 

Hozirgi o‘zbek tilida esa “turmoq” fe’lining metaforik qatlami to‘liq 

shakllangan: “so‘zida turmadi”, “do‘stlikni buzdi”, “turib bermoq” kabi iboralarda 

u sodiqlik, qat’iyat va vafodorlik konseptini tashiydi. Ayniqsa, og‘zaki tildagi 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш сўз муаллифи: 

Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. – Б. 96. 



2025  

 

 

158 

“turib bermoq” birikmasi qadimgi modelning zamonaviy shakli sifatida, do‘stni 

himoya qilish, yonida sobit turish ma’nosini ifodalab, qadimiy konseptual asosni 

saqlab qolgan. 

Demak, “Adašlïq üzä turmadï” iborasi nafaqat frazeologik birlik, balki til 

tarixidagi metaforik tafakkur evolyutsiyasining jonli namunasidir. U tildagi 

metaforik tafakkurning fazoviy asosdan axloqiy va ijtimoiy asosga o‘tish 

jarayonini aks ettiradi. Shu bilan birga, bu birlik shuni ko‘rsatadiki, 

frazeologizmlar tilning tarixiylik mohiyatidan ajralmagan: ular xalq tafakkurining 

o‘zgarishi, ijtimoiy qadriyatlarning rivojlanishi bilan birga taraqqiy etadi. 

 ,Qïš yay bilä toquštï تقُشُْتِی بلَِ  یاَيْ  قِشْ 

 .Qïŋïr közün baqïštï بقَِشْتِی کُوزُنْ  قنِکِرْ 

قلَِیتتُشُْ   ,Tutušqalï yaqïštï      یقَِشْتیِ  

 .Utγalïmat oγrašur  اغُْرَشُورْ  لِمَتْ  اتُْغاَ

Aytmoqdaki: “Qish yoz bilan toʻqnashdi, ular bir-biriga qingʻir koʻz bilan 

qarashdi. Bir-birini tutish uchun yaqinlashdilar, ular bir-birini yutushni 

[yengishni] istar edi”1. 

Qïŋïr közün baqïštï (“qiyshiq ko‘z bilan qaradi”) iborasi qadimgi turkiy tildagi 

psixologik holatning jismoniy obraz orqali ifodalanishining yorqin namunasi 

sanaladi. 

So‘zma-so‘z ma’nosi — “qiyshiq ko‘z bilan qaradi”. Ammo mazmunan u 

yomon niyat, hasad, ishonchsizlik yoki dushmanlik bilan qarash ma’nosini 

bildiradi. Bu yerda “qïŋïr” (qiyshiq)ning asosiy semasi — me’yordan og‘ish, 

to‘g‘rilikdan chetlanish, ya’ni axloqiy og‘ishni anglatadi. Shunday qilib, iboraning 

asl jismoniy tasviri — ko‘zning qiyshayishi, majoziy ma’noda esa niyatning 

buzilishi, ichki buzuqlik yoki hasadni bildiradi. 

Bu ifoda metaforik asos jihatidan qadimgi turkiy dunyoqarashga xos bo‘lgan 

konseptual bog‘lanishga tayangan: 

“To‘g‘rilik = ezgulik”, “qiyshiqlik = yovuzlik / buzuklik” 

Ya’ni, insonning jismoniy “to‘g‘rilig”i, ayniqsa nigohi va qarashi, uning ichki 

dunyosi, axloqiy tozaligi bilan bevosita bog‘lab tasavvur qilingan. Shuning uchun 

“qiyshiq ko‘z bilan qaramoq” faqat tashqi holat emas, balki ichki illatning belgisi 

sifatida idrok etilgan. Qïŋïr közün baqïštï iborasi qadimgi turkiy tildan boshlab 

metaforik qatlamda shakllangan frazeologik birlik bo‘lib, bunda jismoniy 

belgidan axloqiy bahoga o‘tish kuzatiladi. Bu o‘tish jarayoni tildagi metaforik 

tafakkurning qadimiyligini ko‘rsatadi. 

Keyingi davrlarda, xususan, shunga o‘xshash majoziy birliklar mavjud. 

Masalan, “yomon ko‘z bilan qaramoq”, “ko‘zini olaytirmoq”, “ko‘z 

o‘qraytirmoq” kabi ifodalarda “ko‘z” tashqi idrok vositasi emas, balki ichki 

holatning ko‘zgusi sifatida ishlatiladi. U hali-hamon insonning ichki munosabatini 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш сўз муаллифи: 

Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. – Б. 106. 



2025  

 

 

159 

tashqi belgida ifodalovchi konsept sifatida faol ishlaydi. Bu, o‘z navbatida, 

frazeologizmlarning semantik davomiyligini va tildagi metaforik tafakkurning 

uzviy rivojlanishini ko‘rsatadi. 

Qïŋïr közün baq- iborasi tilning tarixiy taraqqiyotida psixologik holatlarning 

jismoniy ko‘rinishlar orqali metaforik ifodalanish bosqichini aks ettiradi. Unda 

ko‘z — tashqi idrok a’zosi sifatida axloqiy holatning belgisi, qiyshiq esa 

me’yordan og‘ish, ruhiy buzilish timsoli sifatida namoyon bo‘lgan. Shu tarzda 

ibora qadimgi turkiy tafakkurdagi “to‘g‘rilik va qiyshiklik” oppozitsiyasiga 

asoslangan konseptual metaforani aks ettiradi. 

 ,Köŋlüm aŋar qaynayu قیَْنیَوُ انَکَرْ  کُنکْلمُْ 

 ,İčtin aŋar oynayu ایُْنیَوُ انَکَرْ  اِجْتِن

لْدِیکَ   ,Keldi meŋä boynayu بیُْنَیوُ مَنکَا 

نِیمِ  ایُْنبَْ   .Oynap meni arγurur ارَْغُرُورْ  

Maʼnosi: “Uyda doʻstim bilan oʻynaganimda koʻnglim unga joʻsh urdi. U 

menga gʻurur bilan keldi va charchagunimcha men bilan oʻynadi”. Har bir 

charchagan hayvon uchun ham shu soʻz qoʻllanadi1 (DLT, 2025: 129). 

Köŋlüm aŋar qaynayu frazeologik birligi qadimgi turkiy tildagi emotsional 

holatning jismoniy tajriba orqali ifodalanishiga asoslangan metaforik birlik 

sifatida alohida e’tiborga ega. So‘zma-so‘z talqinda “ko‘nglim unga qaynaydi”, 

ya’ni “unga nisbatan ichimda jo‘shqinlik, kuchli tuyg‘u paydo bo‘ladi” 

mazmunini bildiradi. Bu yerda asosiy metaforik markazni “qaynamoq” fe’lining 

ma’no kengayishi tashkil etadi. Qadimgi turkiy dunyoqarashda tuyg‘ular 

ko‘pincha jismoniy jarayonlar — issiqlik, alangalanish, qaynash orqali 

tasvirlangan bo‘lib, mazkur iborada emotsiyaning dinamik kuchi “qaynash” 

hodisasi bilan ifodalangan. 

Frazeologizmning konseptual asosida hissiyot = issiqlik / qaynoq holat 

munosabati yotadi. Mazkur modelda jismoniy jarayonning (qaynashning) 

intensivligi his-tuyg‘ularning kuchayishiga ko‘chiriladi. Shuningdek, iborada 

“köŋül” (ko‘ngil) insonning ichki olami va hissiy markazi sifatida idishga 

qiyoslangan: ko‘ngil ichida jamlangan his suyuqlik sifatida tasavvur qilinadi, 

uning qaynashi esa tuyg‘uning ortishi va jo‘shqinligini anglatadi. Demak, 

frazeologik birlik tarkibida: “ko‘ngil – idish”; “his – suyuqlik”; “kuchli his-tuyg‘u 

– qaynash” kabi konseptual-metaforik moslik kuzatiladi. 

Mazkur obraz tuyg‘ularning statik holat emas, balki doimiy ruhiy harakat va 

energiya manbai sifatida talqin etilganini ko‘rsatadi. Qadimgi turkiy tilda, 

shuningdek, keyingi davr yozma manbalarida o‘rtanmoq, yonmoq, kuymoq, 

qaynamoq kabi fe’llar emotsional holatni ifodalovchi asosiy semantik 

markazlardan biri sifatida namoyon bo‘ladi. Ushbu leksemalar dastlab jismoniy 

harorat, alangalanish yoki issiqlik jarayonini anglatsa-da, keyinchalik bunday 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш сўз муаллифи: 

Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. – Б. 129. 



2025  

 

 

160 

jarayonlar insonning ichki kechinmalariga ko‘chirilgan metaforik ma’noda 

qo‘llana boshlagan. Natijada ular hisning eng yuqori darajasini, kuchli jo‘shqinlik 

yoki ichki iztirobni ifodalovchi metaforik birliklarga aylangan. 

Mazkur holat klassik turkiy adabiyotda keng uchraydi. Xususan, “yurak 

yonmoq” tarzidagi ifodalar muhabbat, hasrat va iztirob kabi kuchli hissiy 

kechinmalarni tasvirlashda qo‘llanib, yurakning jismoniy yonishi bilan ruhiy 

alangalanish o‘rtasidagi metaforik bog‘liqlikni yuzaga chiqaradi. Bugungi 

zamonaviy turkiy tillarda ham mazkur konseptual asos saqlanib qolgan bo‘lib, 

“qonim qaynadi” kabi birliklar hissiyotning shiddatli kuchayishiga ishora qiladi. 

Demak, issiqlik, alangalanish, qaynash kabi jismoniy jarayonlarni ichki holat 

bilan bog‘lash qadimgi konseptual metafora – hissiyot = issiqlik / olov / qaynoq 

holat modelining barqarorligini ko‘rsatadi. Bu jarayon turkiy metaforik 

tafakkurda hissiy kechinmalarni fizik kuch va energiya asosida talqin qilish 

an’anasining qadimdan davom etib kelayotganligini tasdiqlaydi. 

Shunday qilib, “Köŋlüm aŋar qaynayu” frazeologizmi qadimgi turkiy 

metaforik tafakkurning aniq ko‘rinishi bo‘lib, emotsional holatning jismoniy 

jarayon orqali ifodalanishini, ko‘ngil konseptining idish sifatida talqin qilinishini 

va hislarning kuchayishi jo‘shqinlik metaforasi orqali ifodalanganini namoyon 

etadi. 

تْسَایَ  یْغَشِبْ   ,Qoyγašïp yatsa anïŋ yüziŋä یوُزِینکَا انَِکْ  

لْسِقرَْ اَ   .Alsïqar ögin anïŋ söziŋä  سُوزِینکَا انَِکْ  اوُکِنْ  

یکِشِ  مِنکْ  غِییلُُ    ,Miŋ kiši yuluγï bolup öziŋä اوُزِینکَا بوُلبُْ  

کَالَرْ بیرْ   .Bergälär öδin anïŋ köziŋä کُوزِینکَا انَِکْ  اذُِنْ  

Aytmoqdaki: “Uning bilan birga yotib, uning yuzlariga boqib, soʻzlarini 

eshitgan kishi oʻzini yoʻqotadi. Uning husniga ming kishi jon berishga ham rozi 

boʻladi”1 (DLT, 2025: 136). 

Bergälär öδin – “o‘zini bermoq” iborasi shaklan oddiy fe’lli birikma ko‘rinsa-

da, mazmunan murakkab psixologik va hissiy jarayonni ifodalaydi. U so‘zma-so‘z 

“o‘zini topshirmoq, o‘zini boshqa birovga berish” degan ma’noni bildiradi. Biroq 

bu “berish” jismoniy harakat emas, balki ichki, ruhiy topshiriq, ya’ni ko‘ngilni, 

tuyg‘uni, ixtiyorni boshqasiga bag‘ishlash holatini anglatadi. 

Bu ma’no qadimgi turkiy tildan boshlab shakllangan bo‘lib, bermoq fe’lining 

metaforik kengayish jarayonida paydo bo‘lgan. Dastlab “bermoq” biror narsa yoki 

mulkni uzatish, topshirish ma’nosida qo‘llangan. Ammo inson ongidagi harakat 

va egalik tasavvurlari psixologik sohalarga ko‘chganida, bu fe’l ruhiy topshirish, 

ixtiyorni yo‘qotish, muhabbatda taslim bo‘lish ma’nosini ifodalay boshlagan. 

O‘zini bermoq” frazeologizmi inson va hissiyot o‘rtasidagi munosabatni 

“egalik – topshirish – ixtiyor” modeli asosida ifodalaydi. Boshqacha aytganda, 

inson o‘zini boshqasiga “berish” orqali endi o‘ziga tegishli bo‘lgan ichki ixtiyorni 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш сўз муаллифи: 

Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. – Б. 136. 



2025  

 

 

161 

topshiradi. Bu — muhabbat, mehr, hayrat, hatto ruhiy zaiflik holatini 

ifodalaydigan metaforik topshiriqdir. Qadimgi turkiy dunyoqarashda “o‘z” — bu 

shaxsning ichki markazi, ruhi, mohiyati. Uni “bermoq” esa oddiy harakat emas, 

balki ruhiy topshirish, ichki dunyoni ochish ma’nosidir. Shu jihatdan “o‘zini 

bermoq” iborasida “ruhiy egilikdan voz kechish”, ya’ni irodaviy taslim bo‘lish 

konsepti mavjud. 

“O‘zini bermoq” frazeologizmi — tilning metaforik taraqqiyotini aniq aks 

ettiruvchi qadimiy birlikdir. Unda bermoq fe’li jismoniy topshirishdan ruhiy 

bag‘ishlashga o‘tgan, “o‘z” esa inson mohiyatining markazi sifatida irodaviy 

taslim bo‘lish ramziga aylangan. Bu birlik tildagi metaforik tafakkur va semantik 

evolyutsiyaning uzviyligini ko‘rsatadi: qadimiy “özin bermoq” ifodasi bugungi 

ko‘nglini berib qo‘ymoq,  jonini berdi, o’zini bag‘ishladi” kabi ifodalarda yashab 

kelmoqda. Shunday qilib, “o‘zini bermoq” qadimgi turkiy tildan boshlab hozirgi 

o‘zbek tiligacha davom etayotgan ruhiy bag‘ishlanish metaforasining tarixiy 

yadrosidir. 

Asardagi maqollar tarkibida ham frazeologik birliklar uchrab turadi: Köp 

sügütkä quš qonar, körklüg kišikä söz kelir. Maʼnosi: “Sershox daraxtga qush 

qoʻnadi, yaxshi kishiga soʻz [maqtov] keladi”1. 

söz kelir birikmasi qadimgi turkiy tildagi frazeologik birlik bo‘lib, so‘zma-

so‘z “so‘z keladi” ma’nosini anglatgan holda, metaforik qo‘llanishda “maqtov, 

shuxrat topmoq, odam haqida gap yurmoq” mazmunida ishlatiladi. Bu yerda so‘z 

leksemasi oddiy nutq jarayonini emas, balki ijtimoiy e’tirof, hurmat va obro‘ 

tushunchalarini ifodalovchi konseptual birlikka aylangan. Xuddi shuningdek, kel- 

fe’li ham o‘zining harakat ma’nosidan kengayib, “yetib bormoq, xalq orasida 

tarqalmoq, eshitilmoq” kabi semantik komponentlar bilan boyigan. 

Ushbu birlikning metaforik-konseptual asosida quyidagi model kuzatiladi: 

so‘z – e’tibor / maqtov / obro‘; kelmoq – tarqalmoq / yetib bormoq / paydo 

bo‘lmoq. 

Maqolda qushning daraxtga qo‘nishi bilan maqtovning yaxshi inson tomon 

“kelishi” o‘rtasida badiiy-parallel munosabat yaratiladi. Qush go‘zal, shox-

shabbasi ko‘p daraxtni tanlagani kabi, e’tirof ham fazilatli insonga “ko‘chadi”, 

ya’ni uning nomi el orasida tarqaladi. Shunday qilib, tabiiy hodisa asosida 

ijtimoiy-axloqiy qadriyatlar ifodalanadi. Bu esa qadimgi turkiy tafakkurning 

metaforik tabiatini, uni jamiyatga yo‘naltirilgan konseptga aylantirish jarayonini 

yoritadi. 

Mazkur model keyingi davrlarda ham uzviy davom etib, o‘zbek xalq og‘zaki 

ijodi hamda mumtoz adabiyotda muhim semantik qolip sifatida saqlangan.  

Qadimgi turkiy tildagi “söz kelir” birikmasi bugungi o‘zbek tilida semantik 

jihatdan o‘xshash, lekin emotsional bahosi o‘zgargan ko‘rinishlarda davom etadi. 

 
1 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш сўз муаллифи: 

Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. – Б. 169. 



2025  

 

 

162 

Masalan, hozirgi tilda ishlatiladigan “gap tegdi / gap tegmaydi” iboralari ham 

konseptual asosda so‘zning subyektga yetib borishi, unga ta’sir qilishi 

metaforasiga tayanadi. Bu yerda “gap” ham jismoniy obyekt sifatida tasavvur 

qilinib, “kelmoq, tegmoq” kabi harakat fe’llari bilan bog‘lanadi. 

Shunga ko‘ra, qadimgi “söz kelir” – ijtimoiy e’tirof va maqtovning “yetib 

kelishi”ni bildirsa, zamonaviy “gap tegdi” shakli odatda tanqid, malomat, mish-

mish kabi negativ mazmunning “yetib borishi”ni anglatadi. Biroq ikkala holatda 

ham til konseptuallashuvi bir xil kognitiv modelga – so‘z/gap – subyektga 

yetib boradigan obyekt metaforasiga tayanadi. 

Demak, “söz kelir” iborasi qadimgi turkiy tilning metaforik tafakkur 

tizimida shakllangan bo‘lib, jismoniy harakat – ijtimoiy baho yo‘nalishida 

semantik kengayishga ega. Mazkur frazeologizm tarixiy jarayonda barqaror 

qo‘llanib, ijtimoiy e’tirof konseptini ifodalovchi muhim ko‘rinish sifatida hozirgi 

til tafakkurida ham faol yashamoqda. Bu hol tilning diaxron taraqqiyotida 

metaforik konseptlarning uzluksizligi va qadriyatlarni ifodalashda muhim 

vosita bo‘lib qolayotganini ko‘rsatadi. 

Xulosa qilib aytganda, “Devonu lug‘ati-t-turk” tarkibida uchraydigan 

frazeologik birliklar qadimgi turkiy tildagi til boyligining eng muhim 

qatlamlaridan birini tashkil etadi. Ushbu birliklar nafaqat lug‘aviy birlik sifatida, 

balki semantik yaxlitlikka ega bo‘lgan, nutq jarayoniga tayyor holda kiradigan 

ma’no konstruksiyalari sifatida o‘sha davr til madaniyatini aks ettiradi. Tadqiqot 

shuni ko‘rsatdiki, frazeologizmlar tarkibida jismoniy harakat, tana a’zolari, 

fazoviy yo‘nalish va tabiiy jarayonlarga doir birliklar axloq, ijtimoiy munosabat, 

ruhiy holat kabi abstrakt mazmunlarni ifodalashda markaziy vosita bo‘lgan. 

Frazeologik birliklarning asosida yotgan metaforik semantika ularga ko‘chma, 

kengaygan va chuqurlangan ma’no yuklaydi. “Turmoq”, “qaynamoq”, “bermoq” 

kabi fe’llarning metaforik o‘zgarishi barqarorlik, sodiqlik, jo‘shqinlik, 

bag‘ishlanish kabi tushunchalarni ifodalashga xizmat qiladi; “bosh”, “ko‘z”, 

“ko‘ngil” kabi leksemalar esa insonning ruhiy va ijtimoiy holatini ifodalovchi 

konseptual markazga aylangan. Jismoniy harakatdan ruhiy holatga o‘tish, fazoviy 

belgilardan axloqiy baholashga o‘tish kabi jarayonlar bu iboralarning ma’nosini 

konseptual jihatdan chuqurlashtirgan. 

Frazeologik birliklarda aks etgan bunday metaforik modellar qadimgi turkiy 

tafakkur haqida muhim ma’lumot beradi. Unga ko‘ra, inson borlig‘i, hissiyoti, 

irodasi ko‘pincha jismoniy jarayonlar orqali idrok etilgan; ichki kechinmalar, 

jamiyatdagi munosabatlar issiqlik, fazo, og‘irlik, bosim kabi fiziologik yoki 

fazoviy kategoriyalar orqali ifodalangan. Bu holat qadimgi turkiy dunyoqarashda 

konseptual tafakkurning jismoniy tajriba asosida shakllanganini ko‘rsatadi. Shu 

jihatdan, frazeologizmlar tildagi metaforik tafakkurning tarixiy asoslarini yoritib 

beradi va xalq mentalitetini, qadriyatlarini, ijtimoiy munosabat mezonlarini tadqiq 

etishda muhim manba vazifasini bajaradi. 



2025  

 

 

163 

Umuman olganda, “Devonu lug‘ati-t-turk” dagi frazeologik birliklarning 

semantik va metaforik qatlamlarini tahlil qilish ularning qadimgi turkiy 

tafakkurning semantik yadrosini tashkil etishini ko‘rsatadi. Ushbu birliklar hozirgi 

o‘zbek tilidagi ko‘plab iboralar bilan semantik jihatdan uzviy bog‘liq bo‘lib, til 

taraqqiyotining izchilligini, metaforik modelning barqarorligini va madaniy 

xotiraning davomiyligini namoyon etadi. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 
1. Doğan Aksan. Göktürk yazıtlarında söz sanatları güçlü anlatım yolları // Türk 

dülı araştırmaları yıllığı – Belleten. Cılt 38. – İstanbul, 1990. 

2. Lakoff George, Jhonson Mark. Metaphors we live by. – Chicago: University of 

Chicago press, 1980. 

3. Langacker R. Consept, image and symbol. – Berlin-New York: Mouton de 

Gryuter, 1991. 

4. Rahmatullayev Sh. va boshqalar.O‘zbek tili frazeologik lug‘ati. – T.: G‘afur 

G‘ulom, 2022.  

5. Sodiqov Q. Qutadg‘u bilig so‘zligi. – T.: Akademnashr, 2020. 

6. Talat Tekin. Türkoloji Eleştirileri. – Ankara: Simurg, 1997. 

7. Алишер Навоий. Бадойиь ул-бидоя. Мукаммал асарлар тўплами. – Т.: Фан, 

1987. 

8. Маматов А. Ҳозирги ўзбек адабий тилида лексик ва фразеологик норма 

муаммолари. – Т.: Академнашр, 1991. 

9. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғати-т-турк. Нашрга тайёрловчи ва кириш 

сўз муаллифи: Қ.Содиқов. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2017. 

10. Содиқов Қ. Эски туркий битиглар. – Т.: ТошДШИ, 2009 

11. Ҳожиев А. Тилшунослик терминларининг изоҳли луғати. – Т.: Ўзбекистон 

миллий энциклопедияси, 2002. 

  
 



2025  

 

 

164 

 

 
 

“Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom 

olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalqaro ilmiy-amaliy anjuman 

REZOLYUTSIYASI 

 

Turkiy uluslar va ularning davlatchiligi takomilida Qoraxoniylar davlati 

favqulodda muhim  o‘rin tutadi. Bu sulola hukmronligi Turon tuproqlarida dastlab 

VIII yuzyillikning 40- yillaridan boshlab  Turk xoqonligining uzviy davomi 

o‘laroq Qarluq davlati sifatida keyinchalik, qarluq, chigil, yag‘mo qabilalari 

singari o‘nlab turkiy urug‘larni birlashtirgan, markazlashgan turkiy imperiyani 

barpo etib, o‘zlarini “Qoraxon” - ya’ni “Buyuk xon” deb atashgan.  

Ularning hukmronligi IX–XIII asrlar mobaynida Sharqdagi uyg‘onish – 

birinchi renessans davriga to‘g‘ri kelib, unda davlat boshqaruvi, mafkura, din, 

xalqaro munosabatlar, me’morchilik, shaharsozlik, ilm-fan va ta’lim rivojlangan.  

Ayniqsa, turkiy til yuksak maqomga ko‘tarildi. Yusuf Xos Hojib, Mahmud 

Koshg‘ariy, Ahmad Yassaviy, Ahmad Yugnakiy, As-Saraxsiy kabi buyuk 

allomalar o‘lmas asarlar yaratdi. Qoraxoniylar davrida amalda bo‘lgan xoqoniya 

turkchasi adabiy tili barcha turkiy xalqlar uchun o‘rta turk tili vazifasini o‘tab 

berdi; keyingi davr turkiy tillarining rivojida yuksalish nuqtasi bo‘lib xizmat qildi. 

Anjuman maqsadlaridan kelib chiqib quyidagi vazifalar ustuvor etib 

belgilansin: 

Qoraxoniylar davri barcha turkiy ellarning turkshunoslari uchun umumiy tarix, 

mushtarak yozma meros, turkiy davlatchilik o‘tmishini o‘rganish jihatdan cheksiz, 

adog‘siz manba bo‘lib xizmat qilishi e’tiborga olinib, ushbu yo‘nalishda 

tadqiqotlarni olib borish Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT)ga kiruvchi 

mamlakatlarning turkshunoslari uchun ustuvor vazifalardan biri sifatida e’tibor 

qaratilsin.  

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom 

olami Qoraxoniylar davrida” mavzuisidagi xalqaro ilmiy-amaliy anjumanning 

turkiy o‘zlikni shakllantirishdagi ahamiyatidan kelib chiqib har ikki yilda bir 

marotaba an’anaviy ravishda o‘tkazib borish choralari ko‘rilsin (mas’ul TDT). 

Qoraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi, boshqaruvi, ilm-fani, madaniyati, til va 

adabiyoti, yozma yodgorliklarini tadqiq etish bo‘yicha ustuvor mavzulardan kelib 

chiqib hamkorlikda ilmiy loyihalarni amalga oshirish bo‘yicha aniq takliflar 

Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT) kotibiyatiga yuborilsin(mas’ul TDSHU). 

Qoraxoniylar davri tarixi va madaniy merosni ommalashtirish orqali turkiy 

davlatlardan sayyohlarni jalb qilish hamda u bilan bog‘liq maskanlarni “Tabarruk 

ziyorat” loyihasiga qo‘shish va bunday maskanlarning elektron xaritasini 

yaratishda inobatga olinsin. 



2025  

 

 

165 

Ulug‘vor turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash va 

ilmiy asosda to‘laqonli o‘rganish ehtiyojidan kelib chiqib Turon-Turkiston 

davlatchiligi asoslarini qurgan va uni yuksaltirgan turklarning yovqur o‘g‘loni, 

buyuk davlat arbobi, siyosiy iqtidor egasi Alp Er To‘nganing faoliyati va amalga 

oshirgan ishlari masalalariga bag‘ishlangan kelgusida xalqaro anjuman o‘tkazish 

taklifi ilgari surilsin (mas’ul TDT, TDSHU va TDXU).  

Anjuman doirasida o‘tkazilgan Alp Er To‘nga shaxsiyati va faoliyatiga 

bag‘ishlangan soha bo‘yicha yetakchi mutaxassislarning davra suhbati natijalariga 

ko‘ra Alp Er To‘nga timsolini mintaqaning turizm brendiga aylantirish hamda 

Buxoro shahrida unga atalgan yozuv lavhasi (bitig tosh) o‘rnatish yuzasidan  TDT 

kotibiyati tavsiyasiga ko‘ra TDSHU olimlari va O‘zR FA mutaxassislari 

hamkorlikda yaratgan ilovadagi matnning o‘rin olishi tavsiya etilsin.  

 

Anjuman tashkiliy qo‘mitasi va qatnashchilari 


