TOSHKENT DAVLAT
SHARQSHUNOSLIK UNIVERSITETI

TURKOLOGIYA
TURKOLOGY

XALQARO ILMIY JURNAL

ISSN 2181-2101 2025 3-4




ISSN 2181 — 2100
NG = = o

TURKOLOGIYA
TURKOLOGY

TOSHKENT DAVLAT SHARQSHUNOSLIK UNIVERSITETI
ILMIY JURNALI

HAVYHbIH XXYPHAA TAWWKEHTCKOIO TOCYAAPCTBEHHOI'O
VHUBEPCUTETA BOCTOKOBEAEHUA

SCIENTIFIC JOURNAL OF THE TASHKENT STATE UNIVERSITY
OF ORIENTAL STUDIES

3-4

2025



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

RN -

Jurnal O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Administratsiyasi huzuridagi
Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi ro‘yxatidan o‘tgan
(Ne 1129, 11.11.2020-y.) ISSN 2181 - 2101

e Ozt =

Bosh muharrir — Rixsiyeva Gulchehra Shovkatovna
filologiya fanlari nomzodi, professor

Q. Omonov
P. Kenjayeva

B. To‘xliyev
Q. Sodiqov
Sh. Usmonova
H. Dadaboyev
N. Rahmonov
B. Karimov
X. Islamjanova
X. Hamidov
A. Alimbekov
Dj. Shabanov
Sh. Sodigova
M. Kayumova
N. Abdullayev
M. Is’hoqov
D. Sayfullayev
X. Fayziyev
Z. Alimov

N. Xolmatov
Z. Qodirova
M. Vohidova
R. Bahodirov
A. Shonazarova
O. Mert

H. Baydemir
V. S. Yelok

N. Telitsin

TAHRIR HAY’ATI

filologiya fanlari doktori, professor

(bosh muharrir o ‘rinbosari)

filologiya fanlari doktori, professor

(mas 'ul kotib)

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari doktori, professor

filologiya fanlari nomzodi, professor

filologiya fanlari nomzodi, dotsent

filologiya fanlari nomzodi, dotsent

filologiya fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD), dotsent
siyosiy fanlar doktori, professor

tarix fanlari doktori, professor

tarix fanlari doktori, professor

tarix fanlari nomzodi, dotsent

tarix fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD)

igtisod fanlari nomzodi, dotsent

iqtisod fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD), dotsent
iqtisod fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD)

falsafa fanlari doktori, professor

AQSHning Kolumbiya universiteti professori
Turkiyaning Angara universiteti professori
Turkiyaning Otaturk universiteti professori
Turkiyaning Angara Hoji Bayram Vali universiteti dotsenti
SPbDU Turkologiya kafedrasi mudiri, professor

Nashrga tayyorlovchilar:

J. Ismoilov, D. Sodigova, H. Sulaymonova

Jurnal doktorlik dissertatsiyalari yuzasidan ilmiy magolalar chop etilishi
lozim bo‘lgan ilmiy nashrlar ro‘yxatiga O‘zbekiston Respublikasi Oliy

Attestatsiya Komissiyasi tomonidan kiritilgan.

e-mail: nashriyot@tsuos.uz
web-site: www.tsuos.uz

© Toshkent davlat shargshunoslik universiteti, 2025
B )

—_—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

P
S

G_\\\Q,J - — e 2t =

MUNDARIJA /7 COAEP>KAHUE /7 CONTENTS

“ALP ER TO‘'NGA AVLODLARI - QORAXONIYLAR: TURKIY DUNYO
VA ISLOM OLAMI QORAXONIYLAR DAVRIDA” MAVZUIDAGI

XALQARO ANJUMAN
Rixsiyeva G. Qoraxoniylar davri merosi — turkshunoslar
uchun bitmas-tuganmas Manba ............ccceeeviieii i 4
Azimov M. Qoraxoniylar davri - turkiy davlatchilik tarixini
o‘rganishda ustuvor yo‘nalish..........ccccoeiiiiiiiiiii e 6

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo

va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalgaro

iImiy-amaliy anjumanidan fotolavhalar.............ccccoiiiiiii, 6
To“xliyev B. Qoraxoniylar davri ilm-fani Yusuf Xos Hojib talginida................. 10
Sodigov Q. Qoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan tilshunoslik atamalari .....20
Rahmonov N. Qadimgi turkiy adabiy manbalari uyg‘unligiga oid kuzatuvlar...39
Dadaboyev H. Qoraxoniylar davlat boshgaruvi tizimining

ijtimoiy-siyosiy terminologiyada aks etishi .........ccccceviiiiviiiicccice e, 47
Omonov Q. “Qutadg‘u bilig” qoraxoniylar davlatining bosh nizomi sifatida.....58
Ekber N. Necef Diinya tarihi agisindan karahanlilar'in 6nemi .............cccccenee. 63
Boboyorov G*. Qoraxoniylar tarixi bo‘yicha yangi ma’lumotlar:
dod-bek bitigi, “nasabnoma’lar .............ccccieriiiiiienie e 72
Abdushukurov B. “Devonu lug‘otit turk” va zamonaviy turkiy tillar ................ 84
Tuychibayev A. Qoraxoniylarni yoritishda fatvo asarlarining ahamiyati:

Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-havodis”i misolida ...................... 96
Tuba Tombuloglu, Djumaniyazova F. Karahanli siyasi diisiincesinde

“kara” kavraminin anlam katmanlari ...........cccccceeiiiiii i 105
Vaxidov A. Qoraxoniylar davrida markaziy osiyoda tasavvuf

an’analari va terminlarining shakllanishi va rivoji ........ccccocviiiiniinniceen, 113

Kasimova S. “Tazkirayi Bug‘raxon” manbasida qoraxoniylar sulolasi
va ideologik axborot: Mullo Xoji qo‘lyozmasi (Ne1818/11) asosida.................... 123
Xatamova M. Qoraxoniylar sulolasi merosi KImniki?..........ccccoevveeiiiiiecieennne. 131
Zokirov B. “Devonu lug‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy gabilalar
etnogeografiyasini o‘rganishda manba sifatida ...........ccccooiiiiiiiciie 143
To‘laganova Sh. “Devonu lug-ati-t-turk”dagi ayrim
frazeologik birliklarning konseptual tadqiqi ........ccoevveiiiiiiiiniiiiiciee 153

“Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo
va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalgaro
ilmiy-amaliy anjuman rezolyUtSIYasSi.........ccccvvereiieiiieriesieseese e 164

_ e 3 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 3-4

G\\N\__‘:) - —0 = W@
“ALP ER TO‘NGA AVLODLARI - QORAXONIYLAR: TURKIY DUNYO
VA ISLOM OLAMI QORAXONIYLAR DAVRIDA” MAVZUIDAGI
XALQARO ANJUMAN

QORAXONIYLAR DAVRI MEROSI - TURKSHUNOSLAR
UCHUN BITMAS-TUGANMAS MANBA

GULCHEHRA RIXSIYEVA
Professor, filologiya fanlari nomzodi,
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti rektori

Bugungi turkiy dunyo va turkiy ellarning zamonaviy giyofasini topishida,
ularning tarixiy davlatchiligi taraqgiyotida Qoraxoniylar sulolasi alohida o‘rinda
turadi. Bu davlat hukmronligi Turon yerlarida gariyib 300 yilga yagin davom etdi.

Ularning hukmronligi mobaynida ijtimoiy hayot, madaniyat, iqgtisod, davlat
boshgaruvi, mafkura, din, xalgaro munosabatlar, me’morchilik, shaharsozlik, ilm-fan
va ta’lim taraqqiy etdi. Hozirgi turkiy tillar lisoniy manzarasining zamonaviy giyofasi
aynan ana shu davrda namoyon bo‘ldi. Bu davr turkiy tillar rivojida yuksalish nugtasi
bo‘lib xizmat qildi. Qoraxoniylar davrida amalda bo‘lgan “xogoniya turkchasi”
adabiy tili turkiy xalglar uchun birlashtiruvchi, madaniyatlararo mulogot tili vazifasini
o‘tab berdi.

—_— e 4§ =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

Shu nugtayi nazardan, goraxoniylar davri barcha turkiy davlatlarning turkshunos
mutaxassislari uchun umumiy tarix, mushtarak yozma meros, turkiy-islom
dunyogarashini o‘rganish borasida bitmas-tuganmas, adog‘siz manba bo‘lib xizmat
giladi.

Turkiy davlatlar tarixida nihoyatda muhim ahamiyat kasb etgan ana shu davrni
chuqur tadgiq etish va bu boradagi kelajak ishlarni muhokama qilib olish magsadida
2025- yil 6- oktabr kuni Toshkent davlat shargshunoslik universitetida O‘zbekiston
Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vazirligi, Turkiy davlatlar tashkiloti,
Toshkent xalgaro universiteti hamda O‘zbekiston milliy media birlashmasi bilan
hamkorlikda “Alp Er To‘nga avlodlari — Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami
Qoraxoniylar davrida” mavusidagi xalgaro anjuman bo‘lib o‘tdi.

Anjuman doirasida qoraxoniylar davlatining siyosiy va ma’muriy tuzilmasi, uning
boshga davlatlar bilan alogalari, bu davridagi turkiy yozma yodgorliklar tili va uning
o‘ziga X0s xususiyatlari, Mahmud Koshg‘ariy, Yusuf Xos Hojib, Ahmad Yassaviy
kabi mutafakkirlarning ilmiy-ma’naviy merosi, yodgorliklar, qo‘lyozmalar va
arxeologik topilmalarni o‘rganishning yangi usullari, qoraxoniylar davri mafkurasi,
diniy bag‘rikenglik singari masalalar muhokama gilindi.

Anjuman ishida Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT) bosh kotibi Kubanichbek
Omuraliyev, O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vaziri
Qo‘ng‘irotboy Sharipov, TURKSOY bosh kotibi Sulton Rayev, Turkiy akademiya
prezidenti Shahin Mustafayev singari martabali mehmonlar qatnashib, turkiy
davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurrog anglash va ilmiy asosda to‘lagonli
o‘rganish bugungi turkologiyaning ehtiyoji hamda ilmiy zarurati ekanligini gayd
etishdi.

IImiy yig‘inda qoraxoniylar davri tarixi, tili, adabiyoti, davlat boshqgaruvi, siyosati,
mafkurasi bo‘yicha 100 ga yaqin yurtimiz va xorijlik yetakchi turkshunoslar o‘z ilmiy
ma’ruzalari bilan gatnashdi.

Ular goraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi va boshgaruvi, qgoraxoniylar davrida
ilm-fan, madaniyat, gqoraxoniylar davrida til va adabiyot, turkiy islom madaniyatining
yuzaga kelishida goraxoniylarning o‘mi hamda Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u
bilig” asarini o‘rganishning dolzarb masalalariga bag‘ishlangan sho‘’ba majlislarida
so‘nggi Yyillarda qo‘lga kiritgan yangi ilmiy natijalari bilan o‘rtoqlashdilar.

Toshkent davlat shargshunoslik universiteti Turkologiya jurnalining ushbu
maxsus soni “Alp Er To‘nga avlodlari — Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami
Qoraxoniylar davrida” mavusidagi xalgaro anjumanga bag‘ishlanmogda. Unda
xalgaro anjumanda tinglangan eng sara ma’ruzalar, muhim ilmiy natijalar jamlandi.

Umid gilamanki, jurnalning ushbu maxsus soni goraxoniylar merosini o‘rganish
borasida turkshunoslikda muhim tadgiqot sifatida o‘rin oladi hamda turkiy ellar
tarixini o‘rganuvchi yangi avlod tadgiqotchilarini tayyorlash yo‘nalishida muhim
ilmiy manba bo‘lib xizmat giladi.




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 3-4

<

CRIN; — o
QORAXONIYLAR DAVRI - TURKIY DAVLATCHILIK
TARIXINI O‘RGANISHDA USTUVOR YO‘NALISH

MIRVOHID AZIMOV
Turkiy davlatlar tashkiloti Bosh kotibi o ‘rinbosari

2025- yil 7- oktabr kuni Turkiy davlatlar tashkiloti davlat rahbarlari kengashining
Gabala shahrida o‘tgan yig‘ilishida yurtboshimiz 2025-2026- yillarda mamlakatimiz
100 dan ortiq ta’lim muassasalarini birlashtirgan Turkiy universitetlar ittifogiga raislik
gilishi hamda O*zbekiston raislik davrida "Turkiy ilm-fan va innovatsiyalar kunlari*ni
o‘tkazish yuzasidan takliflarini berdilar.

Ana shu tashabbusning amaliy ifodasi sifatida 16- oktabr kuni Toshkent davlat
shargshunoslik universitetida O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va
innovatsiyalar vazirligi, Turkiy davlatlar tashkiloti, Toshkent xalgaro universiteti
hamda O‘zbekiston milliy media birlashmasi bilan hamkorlikda “Alp Er To‘nga
avlodlari — Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami Qoraxoniylar davrida”
mavusidagi xalgaro anjuman bo‘lib o‘tdi.

Aynigsa, anjuman ishida TDT bosh kotibi Kubanichbek Omuraliyevning ishtirok
etishi va turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash, ilmiy
asosda to‘lagonli o‘rganish bugungi turkologiyaning ehtiyoji hamda ilmiy zarurati
ekanligini gayd etgani alohida e’tiborga sazovor.

—_— e f -



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

IImiy yig‘inda qoraxoniylar davri tarixi, tili, adabiyoti, davlat boshqgaruvi, siyosati,
mafkurasi bo‘yicha mamlakatimiz va chet ellik yetakchi bilim kishilari -
turkshunoslar o‘z chigishlari bilan gatnashdi.

Qoraxoniylar davlati o‘zlarining tarixini ulug® xogon Alp Er To‘nga bilan
bog‘laganlar. Ular Alp Er To‘nga avlodi ekanligini ko‘zda tutib, o‘zlarini “Oli
Afrosiyob (Alp Er To‘nga oilasi)” deb ataganlar. Ana shuni ko‘zda tutib, anjuman
doirasida qoraxoniylar davri tarixi va madaniy merosni ommalashtirish orgali turkiy
davlatlardan sayyohlarni jalb gilish hamda u bilan bog‘liq maskanlarni “Tabarruk
ziyorat” loyihasiga qo‘shish magsadida “Tabarruk ziyorat loyihasini rivojlantirish va
Alp Er To‘nga” mavzusida davra suhbati ham tashkil etildi. Unda turizm sohasi
vakillari ishtirok etdi.

Anjuman magsadlaridan kelib chigib yakunda quyidagi vazifalar ustuvor etib
belgilandi:

Qoraxoniylar davri umumiy tarix, mushtarak yozma meros, turkiy davlatchilik
o‘tmishini tadqiq etish yo‘nalishida TDTga kirgan mamlakatlarning turkshunoslari
uchun ustuvor tadgigot mavzulari sifatida belilgilandi.

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom olami
Qoraxoniylar davrida” mavzuisidagi xalgaro ilmiy-amaliy anjumanning turkiy
o‘zlikni shakllantirishdagi ahamiyatidan kelib chigib har ikki yilda bir marotaba
an’anaviy ravishda o‘tkazib borish kelishib olindi.

Qoraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi, boshgaruvi, ilm-fani, madaniyati, til va
adabiyoti, yozma yodgorliklarini tadqiq etish bo‘yicha ustuvor yo‘nalishlardan kelib
chigib hamkorlikda ilmiy loyihalarni amalga oshirish bo‘yicha aniq takliflar ishlab
chigish bo‘yicha ishchi guruh tuzilib, uni Toshkent davlat shargshunoslik
universitetida faoliyat yuritishi ma’qullandi.

Turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurrog anglash va ilmiy asosda
to‘lagonli o‘rganish ehtiyojidan kelib chigib Turon-Turkiston davlatchiligini
yuksaltirgan turkiylarning yovqur o‘g‘loni, buyuk davlat arbobi, siyosiy igtidor egasi
Alp Er To‘nganing faoliyati va amalga oshirgan ishlari masalalariga bag‘ishlangan
kelgusida xalgaro anjuman o‘tkazish taklifi ilgari surildi.

Anjuman doirasida o‘tkazilgan Alp Er To‘nga shaxsiyati va faoliyatiga bag‘ish-
langan soha bo‘yicha yetakchi mutaxassislarning davra suhbati natijalariga ko‘ra Alp
Er To‘nga timsolini mintaganing turizm brendiga aylantirish hamda Buxoro shahrida
unga atalgan yozuv lavhasi (bitig tosh) o‘matish yuzasidan TDT kotibiyati
tavsiyasiga ko‘ra TDSHU olimlari va O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi
mutaxassislari hamkorlikda yaratgan matn tavsiya etildi.

Umuman, buning singari ilmiy yig‘inlarni Toshkentda, Shargshunoslik univer-
sitetida o“tkazilganligi uning turkologiya markazlaridan biriga aylanib borayotganligi,
turkiy tillarni o‘qitish, yozma meros va eski turkiy matnlarni tizimli o‘rganish,
ularning ilmiy muomalaga kiritish sohalari bo‘yicha turkiy davlatlar orasida
yetakchilik magomiga erishib borayotganligidan darak beradi.

_ e 7 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 3-4

e

Q\*\D - Sie = W@

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo
va Islom olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalgaro
ilmiy-amaliy anjumanidan fotolavhalar

_ goraxon?
vodart i
apE TR jom olarm!

nl "
qoraoniylar davrida
oo aoro miy-amaliy

njuman




“Alp Er To'nga aviodiar - Qoraxoniylar: e~
Turkiy dunyo va isiom olami o ~
Toravonar st X))

xohqars Aeiy-amolly onjumongs R

XUSH KELIBSIZ!

XUSH KELIBSIZ!




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\'_;) = <2 = )
QORAXONIYLAR DAVRI ILM-FANI
YUSUF XOS HOJIB TALQINIDA

BOQIJON TO‘XLIYEV
Filologiya fanlari doktori, professor

Annotatsiya: Magolada Qoraxoniylar davridagi ilm-fanga bo ‘Igan qarashlar Yusuf
Xos Hojibning “Qutadg ‘u bilig” asari misolida tahlil etiladi. Yusuf Xos Hojib — gomusiy
olim. Shunga ko‘ra, uning asari — “Qutadg‘u bilig”da ham ilm-fanning turli
Yo ‘nalishlariga oid atama va tushunchalarning adabiy-estetik baholarining ko ‘p uchrashi
mutlago tabiiy holdir. Asar X1 asrdagi qoraxoniylar davri davlat qurilishi, shu davlat olib
borgan siyosat, mamlakatning iqgtisodiy hamda ijtimoiy hayotiga oid ko ‘plab
ma’lumotlarni ham gamrab oladi. Tabiiyki, Yusuf Xos Hojib buyuk mutafakkir sifatida
asosiy urg ‘uni mamlakatdagi ijtimoiy-ma’naviy hayotga garatadi. Bunda adabiyot va
san’at masalalariga alohida e‘tibor seziladi. Adibning bilim va bilimdonlikka oid
ijtimoiy-siyosiy qarashlari ham to ‘lig ‘icha badiiyat libosida taqdim etiladi. Shunga ko ‘ra,
unda ayni tushunchalar ham yuksak badiiyat bilan, xotiradan o ‘chib ketmaydigan
obrazlilik bilan ziynatlangan holda tagdim etiladi.

Tayanch so‘zlar: Yusuf Xos Hojib, “Qutadg‘u bilig”, bilim, fan, qoraxoniylar,
adabiyot, badiiyat.

Abstract: The article analyzes the views on science during the Karakhanid period
using the example of Yusuf Khos Hojib's work "Kutadgu Bilig". Yusuf Khos Hojib is an
encyclopedist. Accordingly, it is quite natural that in his work - "Kutadgu Bilig" there are
many literary and aesthetic evaluations of terms and concepts related to various areas of
science. The work also includes a lot of information about the state-building of the
Karakhanid period in the 11th century, the policy pursued by this state, and the economic
and social life of the country. Naturally, Yusuf Khos Hojib, as a great thinker, focuses on
the socio-spiritual life of the country. In this, special attention is paid to the issues of
education and art. The writer's socio-political views on knowledge and knowledge are
also fully presented in the guise of art. Accordingly, the same concepts are presented in it
with high artistic merit, adorned with imagery that will not fade from memory.

Key words: Yusuf Khos Hajib, "Kutadgu Bilig", knowledge, science, Karakhanids,
literature, art.

Annomauus. B cmamve ananuzupyromes 8321506l Ha HAYKY @ anoxy Kapaxanudos na
npumepe npoussedenus FOcygha Xoc Xooacuba «Kymaoezy ounuey. FOcyg Xoc Xooocub —
3Huum0neducm. Coomeemcmeeimo, BNOJIHE 3AKOHOMEPHO, UYmo 6 €20 npous*ee()eﬂuu
«Kymadzy ounuey» npucymcmeyem MHONCECB0 JUMEPAMmypPHbIX U ICTNEMUIECKUX OYeHOK
mepmuros u nOH;zmmZ, OMHOCAWUXCA K pA3TUYHbIM obracmsam HAyKU. Hpou3eedeﬁue
MAKNHce COOEPACUM MHO20 UHDOPMAYUU O 20CYOAPCMBEEHHOM CIMPOUMENbCIEe Nepuood
Kapaxanuoos 6 XI eexe, nonumuxe, npogooumMou smum 20cy0apcmeom, a makice 06
IKOHOMUYECKOU U 0bOuecmeennol ocusnu cmpanvl. Ecmecmeenno, umo [Ocyg Xoc
Xo0oicub, xax GenuKull Mulcaumensv, yoeisiem HUMAHUE 00UeCE8eHHO-0YX08HOU JHCUZHU
cmpanwl. [lpu smom ocoboe enumanue yoensiemes 60npocam 00pa3o6anus u UCKyccmed.
Couuaﬂbﬂo-nmmmuqecxue 6’32]1}1()bl nucameisid HA 3HAHUEe U 3HAHUA makKa#ce noJjiHoO
npeacmaeﬂeﬁbz 6 o0bOauke uckyccmea. Coom@emcmeeHHO, me Jice KOoHuyenyuu

—_ s 10 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

G‘\\\;{) = g2 = )
NPeOCmasnenvl 8 HeM C BbICOKUMU XYOOIICECBEHHBIMU OOCHIOUHCIMBAMY, YKPAUIeHHble
obpazamu, Komopwie He COMpPYMcs U3 NAMAMU.

Kntouesvte cnosa: [Ocygp Xoc Xaoowcub, «Kymaodey bunuey, 3mauue, Hayka,
Kapaxanuowl, numepamypa, ucxkyccmao.

Qoraxoniylar davri turkiy xalqlarning Sharq Renessansiga qo‘shgan ulkan
hissasini alohida bir davri ekani yaxshi ma’lum. Dunyo olimlari bu haqgigatni
allagachon turli shakllarda ifoda etishgan.

Qoraxoniylar — turkiy davlatchilik tarixidagi oltin davrdir. Yusuf Xos Hojib,
Mahmud Koshg‘ariy hamda Ahmad Yugnakiylar mana shu oltin davrning buyuk
mutafakkirlaridir.

Mahmud Koshg‘ariy ilmiy yo‘nalishda, Yusuf Xos Hojib esa adabiy jabhada
ulkan gqomusiy asarlari bilan o‘zlariga mangu haykal qo‘yib ketishdi.

Yusuf Xos Hojibnitng “Qutadg‘u bilig” dostoni mana shu davrda yaratilgan
muhtasham yodgorlik sifatida, faqat badiiy adabiyotninggina emas, o‘sha
davrdagi davlat qurilishi, shu davlat olib borgan siyosat, ijtimoiy-ma’naviy hayot
hagida begiyos ma’lumotlarni oz bag‘rida jamlagan qomusiy bir asar hamdir. U
o‘z davridagi ilm-fanagida ham tegishli tasavvur va bilimlarini berishi bilan
alohida ahamiyat kasb etadi.

Qoraxoniylar davri turkiy xalglarning Sharq Renessansiga qo‘shgan ulkan
hissasini alohida bir davri ekani yaxshi ma'lum. Dunyo olimlari bu hagigatni
allagachon turli shakllarda ifoda etishgan.

Qoraxoniylar — turkiy davlatchilik tarixidagi oltin davrdir. Yusuf Xos Hojib,
Mahmud Koshg‘ariy hamda Ahmad Yugnakiylar mana shu oltin davrning buyuk
mutafakkirlaridir.

Asarda “Vammyk arbIpIBIKEIH TaHypraityp Gumur Gupmo” degan alohida
bobning ajratib ko‘rsatilgani bejiz emas. Uning ma’nosi “Insonning qadru
gimmati bilim bilan belgilanadi” demakdir. U shunday boshlanadi:

TepyTTu e1ypau cauy WaHIYKYF,
Amnap 63pau 3paoM, OUJIHT, er, YKYF.

Alloh insonni yaratdi va parvarish qildi,
Unga turli hunarlar, bilim va agl-idrok berdi [3.144].

Demak, bilimli bo‘lish insonga xudoning ulug® inoyatidir. Insonning sharafi
bilim bilan belgilanadi, agl-idroki bilan har ganday muammolarni hal gilish
imkoniga ega bo‘ladi. Qolaversa, insonning ezgulik gilishga intilishi ham mana
shu bilimning sharofati bilandir:

Bunur 63pau annyk 6a1yau Oy KyH
YKy 63pau eTpy Ha3bUibl TYTYH.

—_ s ]] —— <



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = - (;_,/,,;/”a
baifat kuMko 03pco yKyIll or OUIHUT
OKYIII SATYIIYKKS Y3aTThI JIHT.
Mazmuni:
(Xudo) bilim bergani uchun, inson ulug* bo‘ldi,
Agl-idrok bergani uchun ko‘plab tugunlar echildi.

Xudo kimga aql-idrok, bilim beradigan bo‘lsa,
U ko‘plab ezguliklarga qo‘l cho‘za oladi. (3.146-147)

Aslida turkiy xalglarning bilim va bilimdonlikka juda gadim zamonlardan
buyon alohida e’tibor berishganini Mahmud Koshg‘ariy ham o‘zining ko‘plab
fikr-mulohazalari bilan tasdiglaydi. Uning asari “Devonu lug‘ot it-turk”’da ko‘plab
badiiy namunalar ayni mana shu mavzuning ustuvorligini ko‘rsatib turibdi.
Asarda jumladan, “Qut belgiisi — bilig. Ma’nosi: “Baxtning belgisi bilim” [217]
degan maqol keltirilgan. Demak, turkiy xalglar bilimning barcha ezguliklarning
poydevoridir degan hukmga juda qadimgi zamonlardayoq kelib bo‘lgan.

Inson bilim va uquv-idrokning gadriga yetsa, uning evazi ham shunga mos va
munosib bo‘ladi:
bunurau 631yr Onn, yKyIIHbI YIIYF,
By skku 031yTYp 6 ypMUIL KYJIYF .

By ce3ko TaHyKbl MyHY K3JIIH CO3,
By ce3HHM sIMTIHI, CO3YH MHIQ O3,

VYkym kaitna 6osca, ynyFayk 6omyp,
bunur kumas 6osica, 63AyTIIyK amyp.

VYKyuuyr ykap-yi, Ouimuriur Oumup,

Bunmuriy, yKyFibl THIOKKS Tarup (3.148-151).
Mazmuni:

Bilimni buyuk, uquv-idrokni ulug* deb bilgin,

Mana shu ikkalasi yaratilgan bandasini yuksaltiradi.

Bu so°z isboti uchun shunday so‘z bor:
Bu so‘zni eshitgin va ularni mendan ol.

Agl-zakovat gqayerda bo‘lsa, (o°sha yerda) ulug‘lik bo‘ladi,
Bilim kimda bo‘lsa, buyuklikka erishadi.

Agl-idrokli ugadi, bilimli biladi,

Bilimli va aql-idrokli kishi tilaklarini topadi.

—_ e ]2 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

<

O R o
Bilim insonni dunyodagi barcha yomon va noloyiq ishlardan, dardu
balolardan asraydi, muhofaza giladi:

Bunur mabHUCH OWJI, HAKY TAp OUHT,
Bunur 6usics etpy #isipap spao ur [3.152]
Mazmuni:
Bilimning ma’nosini bilib ol, bilim nima deydi, eshitgin:
Inson bilimlarni bilsa, undan kasallik yiroq ketadi.

Muallif bu mavzuni davom ettiradi. Bilimsiz Kkishini kasal(lik)ka o‘xshatar
ekan, bu dardning davosi bilim ekanini ta’kidlaydi. Barcha nodon va johil
kishilarni “biligsiz” deb nomlar ekan, ularni bunday bemaza kasallikdan tezroq
qutilishga chorlaydi:

bunurcus kumm 6apya uraur 00xyp
Urur sminoMace KUK TIPK 6JYP.
fIprI, 511 OUIIUICU3, UTHHHHU OTa,
bunurcus, oTbIH-C3H, 3 OWITY, KyTa.
Mazmuni:
Bilimsiz kishilarning barchasi kasal bo‘ladi,
Agar kasallik davolanmas, kishi tezda vafot etadi.

Kelgin, ey bilimsiz, kasalingni davola,
Ey bilimsiz, sen pastkashsan, ey dono, baxtli bo‘lgin! [3.153-154]

Adib bilim va agl-idrok izohini davom ettiradi. Insonlarning aql-hushli va
bilimdon bo‘lishga da’vat etadi:

VYKy1-ya OypyHIYK aHbl H3TCO 3p
THITOKKS TArUp Y TYMOH ap3y Hap.

YKyt 6051ca 3pKo KOp acFbl OKYII
Bunur 6unce eTpy 601yp 3p Kemryur

YKy OupIio UILIop KaMyF UII KYIyT
bunur 6upino 63r10p Oy OyIMBIIT ©TyT
Mazmuni:
Agar inson anglab yetsa, aql-idrok boshvoq (kabidir),
(U bilan) tilagiga etadi, ko‘plab orzulariga erishadi.

Aql bo‘lsa, kishiga uning ko‘p nafi bo‘ladi,
Bilim egallasa, keyin u aziz bo‘ladi.

—_ =~ 13 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

T s oz

Aql bilan u har ganday ish-yumushlarni ado etadi,
Beklar bilim bilan davru-davron suradilar. [3.156-158]

Aslida “Qutadg‘u bilig”’dagi bosh masalalardan biri komil insonni
tarbiyalashdir. Yusuf Xos Hojib bu asari orqali o‘z tasavvurida eng komil,
jamiyatning o‘sha davrdagi talablariga javob bera oladigan insonni ganday
ko‘rgan bo‘lsa, shundayligicha tasvirlashga harakat giladi.

Adib bilim va bilimdonlikni juda ulug‘laydi. U kishi ko‘nglini dengizga
o‘xshatar ekan, bilimni shu dengiz tubidagi injuga giyoslaydi. Agar shu inju
dengiz tubidan chigarilmas ekan, uning oddiy soy toshidan ganday farqi qoladi?!

Bu — inson qalbidagi bilim bilan bog‘liq xazinalarning umuminsoniyat
mulkiga aylantirish kerak deganidir.

Bu — alohida olingan bir shaxsning ilmiy bilimlari, ayni paytda ijtimoiy hodisa
sifatida butun yurtga, jamiyatga, kerak bo‘lsa, butun insoniyatga xizmat qilishi
kerak, deganidir.

Aql-idrokli beklar — mamlakat boshliglari o°zlariga maslahatchi qilib bilimdon
donishmandlarni tanlashi bejiz emas. Jahonda bilimdan gadrlirog hech narsa yug.
Bilimsizlik aslida kishi uchun haqoratdir. Hattoki bilimsiz odam to‘rga chiqib
o‘tirsa unday to‘rni to‘r deb bo‘lmaydi. Uni poygakdan ham past deb bilish kerak.
Ammo poygakda bilimdon kishi o‘tirsa, u joyni to‘rdan ham a’lo deb bilish lozim:

Bilimsiz odam ko‘zi ko‘r kishiga o‘xshaydi. Uning qo‘lidan yetaklab yo‘l
ko‘rsatish, ya’ni bilimga chorlash shart. Uquv-idrok zulmat tunidagi mashaldir.
Bilim kishini shu zulmatdan ozod giladi. Bilimning gadri shu daraja balandki, u
do‘zax o‘tidan ham kishini xalos qilishi mumkin.

Bilim — boylik. Ammo uning boshga boyliklardan farqi bor. Har ganday
boylik o‘g‘rining qo‘liga tushsa tamom, undan ayrilib qgolish mumkin, biroq
bilimni hech bir o‘g‘ri o‘g‘irlay olmaydi. Aksincha, u gancha ko‘p ishlatilsa,
shuncha ko‘payib boraveradigan boylikdir. A.N.Kononov ta’kidlaganidek, insoniy
fazilatlar orasida bilim boshqga barchasidan eng afzal fazilatdir”[1.8].

Yusuf Xos Hojibning har bir so‘zida, har bir misrasida turkiy xalglar uchun
x0s bo‘lgan fikrlash tarzi, mushohada usuli ko‘zga tashlanadi. Uning qiyoslarida,
o‘xshatishlarida, tasvirida turkiy xalqlarga xos bo‘lgan an’analar davom ettiriladi.
Masalan, bilimdonlik kishini har xil noloyiq ishlardan asraydi deyar ekan, buni
quyidagicha ifodalaydi:

Kishan ul kishika bilig ham uqush,
Kishanlig yarag‘sizqa barmas o‘kush.
Sevugrak atin er kishanlig tutar,
Keraklig atin er ko‘dazlig tutar.
Kishanlig ko‘ramaz, kerakcha yurir,
Tushag‘lig* yiramaz tilakcha barir
Mazmuni:
Bilim ham zakovat kishi uchun guyo bir kishandir.

_ e 14 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)
Kishanli esa ortiq yarogsiz (ishlar)ga bora olmaydi.
Sevimliroq otini kishi kishanda tutadi,
Kerakli otini er avaylab tutadi.
Kishanlangan (ot) ko‘zdan gochmaydi, lozim erda yuradi,

Tushovlangan (ot) uzoglashmaydi, egasi istagan erda bo‘ladi.
[3.398-310].

“Kishan” obrazi Yusuf Xo0s Hojibning o‘ziga xos badiiy topildig‘idir. Ushbu
so‘z XI asrda uy hayvonlarning oyog‘iga bog‘lanadigan “tushov” ma’nosini
anglatgan. U “ot-ulov va mollarning uzoqga ketib golmasligi uchun ularning
oldingi ikki oyog‘ini matashtirib bog‘laydigan arqon yoki moslama”dir [4/220].
Bu yerdagi “kishan” otaning nazorati, farzandning noloyig va nomununosib
ishlarga aralashib qgolishining oldini oluvi vositasi ma’nosini anglatib kelayotir.

Shoir yaxshi odamning barcha fazilatlari: vazminlik, bosiglik, chidam,
to‘g‘rilik, rostgo‘ylik, ochiglik, muloyim ham xushfe’llik, sezgirlikni ham bilim
bilan bog‘laydi.

Bilim o‘qish-o‘rganish, hayotiy tajriba bilan bog‘lig. Kishi onasidan
tug‘ilganida bilimsiz tug‘iladi. Bilib, o‘rganib so‘ng kamolga yetadi. Bilimdonlik
— kishiga chiroy. Aslida haqiqiy go‘zallik ham shunda. Hatto boylik, davlat ham
donolarga ko‘proq yarashadi. Chunki bilimsiz fagat boylik bilan yuksaladi. Dono
esa davlatli bo‘ladigan bo‘lsa haqiqiy chiroy kasb etadi:

bunurcuska naBnart spamica Kenuo,

bunurnukka apTyk sipautyp Teruo.

bunurens Ouna Typca qaBnar Kanu,

bunurnur 6una Typra TEHT-TyII KYpuo.
Mazmuni:

Agar nodonga kelgan davlat unga yarashsa,

Donoga kelgan davlat unga nihoyatda yarashadi.

Agar (davlat) nodonga kelib garor topsa,

U dono uchun mos va muvofiq bo‘lib turadi.

Misralardagi biliglig, biligsiz so‘zlarining tarkorlanayotgani bejiz emas.
Ulardagi asosiy fikr mana shu tushunchalar asosiga qurilgani tufayli ham mazkur
takrorlar adib ko‘zda tutgan ma’nolarni yanada kuchaytirib, ta’kidlab tagdim etish
uchun asos bo‘lmoqda. Ular o‘rtasidagi mantiqiy ziddiyat esa hodisalar
mohiyatini yana bir marta tagqoslashga, ularni o‘zaro qiyoslab ko‘rishga undab
turadi. Bir garashda bu yerda kelib, tegib, ko 7ib so‘zlarining fagat
qo‘shimchalariga ko‘ragina  qofiyadoshlikni tashkil etayotgani ulardagi
ohangdorlikni pasaytirgandek ko‘rinishi mumkin. Aslida bunday pasayish
sezilmaydi. Nazarimizda, bunga ma’noni kuchaytirib berayotgan “biligsiz —
biliglig ziddiyati, ya’ni tazodlar ishtiroki, shuningdek, bilig so‘zining takrori bilan
bog‘liq iltizom, hamda “b” tovushining takrori tufayli yuzaga kelayotgan

—_—— =~ |5 ——————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)
alliteratsiya mana shu pasayishni to‘la qoplagan, hato she’riy jarangdorlikning
anchayin yuksak darajasini ta’minlagan.

Bilim boshgalar mehnatining gadriga yetishda ham tayanch bo‘ladi. Bilimsiz
kishilar boshgalarning jon kuydirib gilgan mehnatlarini anglamaydi ham,
gadrlamaydi ham. Anigrog‘i buning uddasidan chiga olmaydi. Shunga ko‘ra,
Yusuf Xos Hojib nazarida bilimsizlar dononing oldida bo‘ynini egib turishi kerak.

Shuning uchun davlat boshlig‘i el-yurt ishlarini bilimdon kishilarga bermog*i
joiz. Bilimsizlar xalq orasida tutun qo‘porishdan boshga narsaga yaramaydi.

Bilimsiz odamning xalq boshida rahbarlik gilishi elga ofatdir. Undan xalq
parokanda bo‘ladi.

Bilim o‘rganish kishi kunlarini nurafshon giladi, bilimdon ganchalik Kichik
bo‘lmasin, u el nazarida ulg‘ayib boraveradi. Aslida insonni hayvondan ajratgan
narsa ham bilimdir. Yusuf Xos Hojib bilimning qudratini alohida iftixor,
ko‘tarinki ruh bilan tasvirlaydi.

Albatta, asardagi yetakchi qahramon elig Kuntug‘didir. Kuntug‘di — tuggan
kun, ya’ni porlab chiggan quyosh ramzi. U asarda ramz sifatda eligni, ya’ni
mamlakatni idora giladigan eng katta boshligni anglatadi. Ayni paytda, u
Adolatning ham ramzidir. Shoir elig (podsho)ni Adolat deb nomlashdayoq oz
magsadini oydinlashtiradi.

Kuntug‘didagi ezgulik nimalarda namoyon bo‘ladi?

Birinchidan, u doimo mamlakat, el-yurt taqdirini o‘ylaydi, hech qachon o‘zi
yoki 0‘z manfaatlari doirasida qolib ketmaydi. Uning uchun xalq baxti, mamlakat
daxlsizligi, el-yurt obodligidan ortiq baxt yo‘q.

Ikkinchidan, u ko‘zlagan magqsadlarini amalga oshirish uchun jamiyatdagi
ilg*or fikrli, yangilik va ezgulik targ‘ibotchilari, himoyachilari zarurligini anglaydi
va doimo ularni izlab, topib, mamlakatni boshgarish ishlariga jalb etadi. Uning
dastlabki vaziri Oyto‘ldi butun kuch va imkoniyatni mamlakat ravnaqiga
sarflagan bo‘lsa, uning o‘g‘li O‘gdulmish eligning maslahat va yo‘riglari tufayli
ota ishlarini davom ettiradi. Elig bilan yonma-yon turib donishmand
O‘zg‘urmishni shaharga taklif etib, uning o‘gitlaridan xalq baxt-saodati yo‘lida
foydalanadi. Alohida ta’kidlash joizki, ularning barchasida takrorlanadigan asosiy
fazilatlar to‘laligicha bilim, bilimdonlik, donishmandlik bilan alogadordir.

Nihoyat, uchinchidan, Kuntug‘dining shaxsiy fazilatlari ham to‘laligicha
ezgulik me’yorlaridan kelib chigib tasvirlangan. U dono, bilimdon, nomi olamga
yoyilgan, himmat va muruvvatli edi.

KwinHun KyHU 5pau, KWIKY YHTaH,
Twnu guH, OyTyH XaM KY3u, KyHIJIH Oail.
Bunuraur 6er 3pay, yKyuulyr yayf,
Ocwu3Ka yT 3pau, HaruKa HyayF.
Mazmuni:
Qilmishlari to‘g‘ri fel atvori o‘ngay (kulay),
Tili chin, halol hamma ko‘zi pok ko‘ngli boy (edi),

—_ =~ 16 =




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\;‘) - = e Ozt =
Bilimli, zakovatli xalq hushyor bek edi,
Yomonlarga (misli bir) olov, yovga ofat edi.

Kuntug‘dining ezgu siyosati tufayli budun (xalq) boyidi, hatto “bo‘ri bilan
qo‘y birga bir suvlugdan suv ichdi”. Uning bunday shuhrati olamga yoyildi. Dono
Onto‘ldi ham uning ovozasini eshitib, elig bilan birgalikda xalq tashvishini
kamaytirish ishiga astoydil kamarbastalik qgildi.

Alohida qayd etish joizki, bilim hamda bilimdonlik tasviri va targ‘ibi Yusuf
Xos Hojib adabiy-estetik garashlarining muhim girrasini tashkil etadi. Bu holatni
vazir Oyto‘ldi — ya’ni Davlat tasvirida ochig-oydin ko‘rish mumkin:

VuruT 5pau YE1aH KWINHYA aMmy,
VKyuuiyF, OWIUTIUT XaM YTIyT aMyJl.
FO3u kypkayr spau kypubd ky3 Kamap,
C¥31 IOMIIIOK 3pJId, TUJIH Ty3 Tamap.
Kamyr Typayr spaam Tyran yrpaHuo,
KOpwup spau spaam anurka anuo...
Mazmuni:
Javonmard yigit edi, fe’l-raftori muloyim,
Zakovatli, bilimli, aglli, vazmin kishi edi
Yuzi (shu darajada) ko‘rkli edi(ki), ko‘rib ko‘z qamashardi.
So‘z(lar)i yumshoq edi, tilidan bol yog‘ardi,
Barcha xil san’at-hunarni tugal o‘rganib,
San’at-hunarlarni qo‘liga olib (ya’ni egallab) yurar edi.

E’tiborga loyiq jihatlardan yana biri shundaki, adib olimlar uchun alohida bob
ajratgan. U bunro pamuminap Oupno katsuiMakabel erpatyp (Dono olimlar bilan
aralashishni o‘rgatadi) deb nomlangan. Alloma olimlarga juda yuksak baho
beradi. Ularning jamiyatdagi yuksak mavgeni qayta-gayta ta’kidlaydi.
Olimlarning ilmini xalq yo‘lini yoritib turuvchi mash’alaga giyoslaydi:

Taxpl Oup KyTy OMIITS BaTuMIIap-ylI,

Vnap pAIMBI XaJIKKa HapyTTaysl HOJ.

Tarun Oup Touacu T0HO OIUMIAPAUD,

VY mapHUHT WIMH XalKKa iy éputysun (Hapca)mup (3.4237).

Shuning uchun ham ularning qadriga etish, bilimlari gancha bo‘lishidan qat’i
nazar, ularni o‘rganish yo‘lidan borish kerak:
VYnapHbl KaTbIT C3B, arbIpiia CO3MH,
bunuriaspuH erpoH, exyul ia a3slH.

Ularni qgattiq sev, so‘zlarini qadrla,
Ko‘pmi yoki ozmi (ularning) bilimlarini o‘rgan (3.4238)

—_ e ]/ == <



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\-.;) - . - Ozt =
Bu bejiz emas. Ular bilimlari tufayli hamma narsaning yaxshi va yomonligini,

buning sabab va oqibatlarini yaxshi bilishadi. Shuning uchun ham ularning
bilimlarini o‘rganish va ularga rioya etish foydali bo‘ladi, xolos:

Vap-yin apap ra iiapamaciapblr,

Counb aapa TyTFaH KOHH HOJI apbIF.

Oca, puIMBI 6IpoH, OMIIUTIISpU OuI,

HoHuH 51ryyK KbUT K193 TATPY THIL.

Bynap-yn xakukat 60/IbIH THPTYKH,

VYnap OUITH-yII YbIH MIAPUBAT KOKH.

Mazmuni:

Ulardir yaraydigan yo yaramaydigan (narsalarni)

Tushunib, ayirib, to‘g‘ri, pok yo‘l tutadigan (kishilar).

O‘yla, ilmini o‘rgan, bilimlarini bil (ib ol),

Narsa (berish) bilan yaxshilik qil, shirin so‘z bo‘lib ehtiyot tut.

Bular haqgigat bo‘ynining tirgovichidirlar,

Ularning bilimi chindan shariat negizidir [3.4239-4241].

Jamiyatni olimlarsiz tasavvur qilish mumkinmi? Yo‘q, bunday bo‘lishi
mumkin emas. Ular jamiyat hayotida nihoyatda muhim, jiddiy o‘rinda turadi.
Ularsiz hayotning o‘zini ham tasavvur etish mumkin emas. Inson hayoti uchun
zarur bo‘lgan yeguliklar, ekin-tikinlar ham ularning sharofati bilan mavjud va
mo‘l-ko‘l bo‘ladi:

4242 WMok spca, axyHaa 6y baaum Gery,
Tukn6 yHMaraii spau Wapae ory.
Mazmuni:
Olamda bu olim donolar bo‘lmaganida,
Erda emish ekilib unmagan bo‘lar edi [34242].

Olimlarning ijtimoiy hayotdagi o‘rinlari ham nihoyatda jiddiy va zaruriydir.
Ular xalgni to‘g‘ri yo‘lga boshlash jarayonida ham bebaho mavgega ega. Ularning
sharofati bilan xalgning ko‘zi ochiladi, ular o‘z yo‘llarining to‘g‘ri yoki
noto‘g‘riligini bilib olishadi:

4243 Ynap puamsl 605161 OyayHKa ifyna
Napyca iyna TyHIo a3mMac Hoi-a.
Mazmuni:
Ularning ilmi xalgga mash’al bo‘ldi,
Mash’al yorisa, tunda yo‘ldan adashilmaydi. [3.4243].

Yusuf Xos Hojib olimlarning mehnatini gadrlash, ularning hurmatlarini joyiga
go‘yish bobida ham ko‘plab jo‘yali yo‘l-yo‘riglarni ko‘rsatadi:

—_ =~ 1§ ——————— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

O >

Mazmuni:

-
S

THHUH]IS YTy KbUI CY4YUT O3 OUIIS,
A1l nury HATYprui, Tamyr Kbl KyJIo.
TunuH cOpMo, UpMO, OOTYH HIMOHYT,
AFy-yI yIapHBIH OThI OUpP TAMYT.

TWIMH UPMS COPMS Ty3 ITMIK HITYD,
AFBIp TYT yJapbIF, arbIpiia, KOTYP.
OUIUT bUIIMBI, UILJIOT, TUIMH COHIaMa
Ma KbUIKbIH, KbITBIHYBIH HaBY3 T30 TOMO.

Huzuringda shirin so‘z bilan bahra ko‘rsat,

Ovqat, xo‘rak yedirgin, kulib ta’zim qil.

Tiling bilan koyima, achchiq gapirma, andishali bo‘lgin,
Ularning dorisi bir tomchi og‘udir.

Tiling bilan koyima, tuz-non edir,

Ularni gadrli tut, gadrla, ulug‘la.

IIm(lar)ini eshit, ishlat, ishlarini ta’qib gilma,

E xulgini, fe’l-atvorini yomon dema [3.4745-4747].

Olimning ilmi ulug* narsa. Hagiqat ularning ilmiga bog‘liq. Ular xalqqa mana
shu haqiqat yo‘lini ko‘rsatadi. Qolaversa, xalgni bir qo‘y suruvi deb bilsang,
olimlar mana shu suruvning takasi — yo‘l boshlovchilaridir. Taka butun suruvni
yo‘l boshlaganiday, olimlar ham xalgni to‘g‘ri yo‘lga boshlay oladi. Xuddi mana
shu fazilatlariga ko‘ra, ular senga juda ko‘p naf yetkazadi.

Mazmuni:

VYnapbIH K3pOKU CIHS BUIMBI-YII,
Kennnukks #aTco, aity 63pco rot.
bynap-yn cypyr KoiKa dpKou CaHblI,
Koiiyr Oamnaca cypca ioirga KoHU.
Katbuirpi, OynapHbIH OUITO 3TYII1II,
Kyranaraii coHo 2KKHM a)KyH yJaill.
bynapnaa 6aca kau KyTy 0ap ajbiH,
baka xepca Ounru OUIUTAO aIbIH.

Ulardan senga keragi ilm(lar)idir,

(Toki) hagigatga yetmoqchi bo‘lsang, (ular) yo‘l aytib bersalar.
Bular qo‘y suruvi orasidagi taka kabidirlar,

(Toki) qo‘yni boshlasa, to‘g‘ri yo‘l bo‘ylab olib borsa.

Bular bilan aralashgin, yaxshi (munosabatda) bo‘l,

Ikki olam senga doim baxt (eshigini) ochadi [4248-4250].

Matndan ko‘rinib turibdiki, muallif olimlarning ijtimoiy mavgeiga alohida
urg‘u beradi. Ularning jamiyat va mamlakat taqdirida juda muhim va ahamiyatli
o‘rin tutishlarini hukmdorga tushuntirib, ko‘rsatib berishga harakat qiladi.

—_ G~ ]9 ———



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

Demak, qoraxoniylar davri ilm-fanining Yusuf Xos Hojib talginidagi umumiy
manzarasi tanlab olingan parchalardagina shunday rang-barang va jiddiy ekan, bu
yo‘nalishdagi ilmiy-tadgiqot ishlari ham shunga mos va muvofiq ravishda jiddiy,
muntazam va bardavom bo‘lishi kerak.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. KononoB A.H. CnoBo o FOcyde u3 banmacaryna u ero moame “Kyranary ommmr. —
/I CoBerckas Tropkoiorus, 1970, Ne 4, c. 3-12.

2. Koshg‘ariy, Mahmud. Turkiy so‘zlar devoni [Divanu lugati-t-tirk] [Matn].
Nashrga tayyorlovchi: Qosimjon Sodiqov: —O‘zbek adabiyoti xazinasidan. — Toshkent:
“O‘zbekiston” nashriyoti, 2025. — 624-b.

3. Ocyd xoc Xoxub. Kyraary oumur. (Caonatra 3aTyBur Ouiaum). TpaHCKPUTIITUS
Ba Xo3upru y30ek Twimra taBcud. Hampra taii€prnosun K.Kapumor. Tomxkenr, ®an,
1971. — Ger. 964.

4. V36ek THIMHHHT H30XJIHA JIyFaTH, 5 KWIANW, TYPTUHYU KUIA, — TOIIKEHT,
“V36eKMCTOH MUILIUH SHIMKIONEANACH” 1aBJIAT MMM Hampuérn, 2008, 608-6er.

QORAXONIYLAR DAVRI ASARLARIDA ISHLATILGAN
TILSHUNOSLIK ATAMALARI

QOSIMJON SODIQOV
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti professori,
filologiya fanlari doktori

Annotatsiya: Til bilimi sohasida ilk o‘rta asrlarning sharg, xususan, turkiy
tilshunosligi g‘arb ilmidan ancha ildamlab ketgan edi. O‘sha davr tilshunosligida til
bilimi atamalari tizimi tugal bir ko ‘rinishda ishlab chigilgan. Qoraxoniylar davri ilmiy va
adabiy asarlarida ularning katta bo ‘lagi tamg ‘alanib golgan.

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atamaga (=terminga) nisbatan belgilangan
o‘lchoviar turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan to‘gri kelmaydi. Ular ba’zan
ko ‘panglamlilik xususiyatiga ham ega. Turkiy so zlarning atamaga aylanish jarayonida
buni yaqgol kuzatish mumkin.

Eski turkiy yozma yodgorliklarda ishlatilgan atamalar tizimi ilk o ‘rta asrlarda turk
bilginlari va o ‘gimishlilari ichida lisoniy bilim va tasavvurlar yugori bosgichda ekanidan
dalolat giladi. Muhim jihati shundaki, ushbu atamalarning aksariyati turkiy so ‘zlardan
iborat. Til bilimi atamalari tizimining turg ‘un bir holga kelishi va takomilida o ‘sha davr
tilshunoslari, tarixchilari va adabiyot ahlining xizmati ulug ‘dir.

Ushbu magolada qoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan tilshunoslik atamalari,
ularning matndagi ma 'nolari va atamaga aylanish jarayoni ochib berilgan.

Tayanch tushunchalar: turkiy tilshunoslik tarixi, goraxoniylar davri yozma adabiy
tili, til, so ‘z, nutq, yozuv, yozma til.

—_ s ) == 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

T — o 2

Armomamm . Kax ceu()emeﬂbcmeymm Hay4Hble UCMOYHUKU, paHHee u
Cp€()H€6€K060€ 60CMoOYHoe, 6 UYacnmHocmu, mIOPKCKOE A3blKOZHAHUE CYUWeCmeEEeHROo
onepesicaio 6 ceoem paszeumuu ypo6eHb JUHS6UCMUYECKUX 3HAHUL 6 E@pone. 06 smom
ceudemenvcmeyem mom ¢akm, umo K omomy nepuody Ha Bocmoxe yoice
CqupMupO@dﬂaCb yeabHas cucmema JUHSBUCMUYECKUX MEPMUHOE8, 3HAYUMENbHAA YaCMb
KOI’I’ZOpOIZ COXPAHUNIACHL 6 NUCOLMEHRHbLIX NAMAMHUKAX KapaxaHudcmeo nepuoda. H umo
0COOEHHO npumedamenlvbHo, MHOo2cUue U3 HUX mmpKCKo2o npoucxoofcaeﬂuﬂ. U 6 smom nnane
Heoyernuma 3aciyea JUHe8UCmoes, UCmopuKoes u oeamernei Jaumepamypbsbl 9no2co nepuoaa.

JIv6unas 00ns MUHSBUCTMUYECKUX mepmurnos u mpe606aHuL7 K HUM yHaCﬂe()oeaHbz
COBPEMEHHbIM  60CMOYHbIM  A3bIKO3ZHAHUEM. Oonaxo co eépemernem OHU e6ce oice
npemepneiu U3MEHeHUs, KOomopble KOCHYJIUCH, npeafcae 6cezco, UxX cemaHmuKu. B
uacmrocmu, ORU pazeujiu MHOCO3HAYHOCHb.

ﬂaHHa}Z cmamsvsl  noceAiAuleHa  U3y4erHuro  ucmopuu d)opMupoeaHuﬂ u paseumus
MIOPKCKUX TUHCBUCMUYECKUX MEPMUHOE KapaxaHu()CKoeo nepuoda.

Knroueswvie cnoea: ucmopus mrOpKCKO20 A3blKO3HAHUA, nucwueHHO-Jzumepamyprlﬁ
A3bIK Kapaxanudckoeo nepuoda, A3BIK, C/1060, pedb, NUCbMEHHOCNID, NUCbMEHHbLU A3bIK.

Abstract. As scientific sources testify, early and medieval eastern, in particular,
Turkic linguistics were significantly ahead in their development of the level of linguistic
knowledge in Europe. This is evidenced by the fact that by this period an integral system
of linguistic terms had already been formed in the East, a significant part of which was
preserved in written monuments of the Karakhanid period. And what is especially
noteworthy is that many of them are of Turkic origin. And in this regard, the merit of
linguists, historians and literary figures of this period is invaluable.

The lion's share of linguistic terms and requirements for them are inherited by
modern Eastern linguistics. However, over time, they nevertheless underwent changes,
which affected, first of all, their semantics. In particular, they developed polysemy.

This article is devoted to the study of the history of the formation and development of
Turkic linguistic terms of the Karakhanid period.

Keywords: history of Turkic linguistics, written and literary language of the
Karakhanid period, language, word, speech, writing, written language.

So‘zboshi

Fan tarmog‘ining tarixi tilda o‘sha sohaga tegishli atamalar (terminlar)
tizimining shakllanishidan boshlanadi. Til bilimining yuzaga kelishi va taragqiyoti
bilan bir paytda, uning atamalari ham vyaratila boshlaydi. Ayni o‘lchovga
tayanadigan bo‘lsak, turkiy tillarda til bilimining yuzaga kelish tarixi ilk o‘rta
asrlardan boshlanganiga guvoh bo‘lamiz (garang: Coauxos 2020,171-189).

Tilshunoslik atamalarining to‘liqligi, keng gamrovliligi, o‘z navbatida, o‘sha
davr tilshunosligining yuqori bosqichda ekanini ko‘rsatuvchi omillardan biri
sanaladi; til bilimining nechog‘liq rivojlanganini shundan ham bilsa bo‘ladi.

Oc‘rta asrlar sharqg ilmida, xususan, turkiy tilshunoslik tarixida bilim va uning
tarmoglari bilan bog‘lig butun boshli atamalar tizimi puxta, tugal bir ko‘rinishda
ishlab chigilgan edi. Bularning bari o‘sha chog‘larda yaratilgan adabiy, tarixiy,
ilmiy asarlarda tamg‘alanib golgan.

—_ G 7] =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

NN — o 2

Qoraxoniylar davri turkiy yozma adabiy
tilining atalishi
Mahmud Koshg‘ariy o‘zining «Devonu lug‘at-t-turk» asarida qoraxoniylar
davri yozma adabiy tilini «turkchax» (¢S5 atamasi bilan bir gatorda, «xogoniya
turkchasi» (at-turkiyyatu-l-xaganiyya) deb ham atagan edi. U o‘z davri yetakchi
dialektlarini (shargiy dialektlarni) umumlashtirib, «turk tili», golganlarini esa 0‘z
otlari (0 ‘g ‘uzcha, gipchogcha va b.) bilan atagan. Muhimi shundaki, ana shu «turk
tili» atamasining o‘rnida «xoqoniya tili», «xoqoniya turkchasi» otini ham
qo‘llagan: «Shahar o‘rtasida turuvchilar xogoniy turkchasida (5758l oS L)
so‘zlaydilar» deb yozadi u (TCJI.40). Mahmud Koshg‘ariy ushbu atama ostida 0‘z
davri turkiy yozma adabiy tilini ko‘zda tutgan edi.
Yusuf Xos Hojib «Qutadg‘u biligy» asarida «turkiy til, turkcha til» ma’nosida
tiirkcc (WSu8), tirk luyati (8 < 5) atamalarini ishlatgan. Mana misoli:

Munar menztii keldi tiirk¢d masal,
Ogqiyil muni sen, koniil 6gkd al.

«Bunga o‘xshaydigan turkcha maqol bor, / Sen bu maqolni uqqin, ko‘ngilga
va miyangga joyla» (QBN.18b,5);

Yoki:

Masriqg vildayatida, gamuy Tiirkistan elindd buyraxan tilincd, tirk luyatica bu
kitabtin yaxsiraq hargiz kim ersd tasnif qilmay turur. — «Mashriq viloyatida,
butun Turkiston elida bug‘raxon tilincha, turk lug‘aticha hech kimsa hargiz bu
kitobdan yaxshiroq (kitob) yozgan emas» (QBH.1b,13-2a,2).

Yusuf Xos Hojib buyraxan tili (48 1), xan tili (A8 o) atamalarini ham
qo‘llagan. Buning bilan Tavg‘ach ulug‘ Bug‘raxon zamonidagi turkiy yozma
adabiy til ko‘zda tutiladi. «Qutadg‘u biligrning mugaddimasida shunday jumlani
o‘qiymiz: Tiirkistdn elldrindd buyraxan tilincd bu kitabdin yaxsiraq hargez kim
ersd tasnif gilmadi. — «Turkiston ellarida bug‘raxon tilida biror kimsa hargiz bu
kitobdan yaxshiroq (kitob) yozgan emas» (QBQ.1b,10-11).

Yoki:

Bu Buyraxan vagqti icrd ani,
Yemd xan tilincd bu aytmis muni.

«Bu Bug‘raxon vaqtida uni (yozib), / Yana buni xon tilida aytibdi»

(QBQ.2b,14).

Adib Ahmad Yugnakiy «Hibatu-l-hagoyig»ning so‘nggi bobida o‘z kitobi
tiirkcd (4S5) ~ tiirki (S5) da bitilganini ta’kidlaydi: Anin us éigardim bu tiirkcd

T — e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;,)- —<i2s = ;_,/,,/75)
kitab («Shuning uchun ham bu turkcha kitobni yozdimy») deya bitadi muallif
(YugB.49,11).

Arslon Xo‘ja tarxonning «Hibatu-lI-hagoyig»ga ilova qilingan she’rida
yozilishicha, asar kasyari til (5 s &4\S) ~ kasyar tili (48 #4\) da bitilgan. Mana
uning yozganlari:

Tamami ertir kasyari til bild,
Ayitmis Adib riqqati til bild.

Agar bilsd kasyar tilin har kisi,

.....

«Asar kasyari til bilan yozib tugatildi, / Adib uni adabiy til bilan aymishdir.
Agar qay bir Kishi kasyar tili ni bilsa, / Adibning nima aytganlarini bilib oladi»
(YugA.119,6-120,3).

Anglashiladiki, yugorida tilga olingan tirkcd, tirki, tirk luyati va ularning
o‘rnida qo‘llangan «xoqoniya turkchasi» (at-turkiyyatu-lI-xaganiyya), buyraxan
tili, xan tili, kasyars til ~ kasyar tili atamalari qoraxoniylar davri yozma adabiy
tilini anglatgan.

Til, so‘z, yozuv bilan bog‘liq tushuncha va atamalar

Kishilik o‘tmishida lingvistik bilimlar tarixi «til»ni anglashdan, u hagdagi
tushuncha-garashlarning yuzaga kelishidan boshlangan. Shuning uchun ham til
so‘zini lingvistik tushunchalarning birinchisi, lisoniy qarashlarning tayanch
nuqtasi desa bo‘ladi.

til atamasi bo‘shlangich davrda, hargalay, «jamiyatdagi aloga vositasi»
anglamida ishlatilgan, «kishi nutqi» anglami esa keyinchalik shakllangan bo‘luvi
kerak.

«Kishi nutqi» anglamidagi til so‘zining talaffuzi «aloga vositasi» va «nutg»
anglamidagi til dan farg gilgan ko‘rinadi. Sababi shundaki, «Qutadg‘u bilig»nning
arab yozuvli Namangan nusxasida J& so‘zi «nutq a’zosi» anglamida kelganida,
unga tushum kelishigi go‘shimchasining yo‘gon yayn li varianti qo‘shilgan (&).
Shuning uchun uni ¢iliy deb o‘gilgani to‘g‘ri. Mana o‘sha bayt:

Tiliy ked koddzgil, kéodzildi bas,
Soziigni qisuryil, uzatildi yas.

«Tilni juda ehtiyot gilgin, bosh saglanadi, / So‘zni gisga qilgin, yoshing
uzayadi» (QBN.13Db,9).



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;,)- —<i2s = ;_,/,,/75)

Ayrim ofrinlarda J& so‘zi «nutq a’zosi» anglamida kelganida ham, unga
tushum kelishigi qo‘shimchasining ingichka kaf li varianti qo‘shilgan (<<ls).
Shuning uchun uni tilig deb o‘giladi. Mana o‘sha bayt:

Okiis sozldsd, yansadi ter tilig,
Yana sozldmdsd, ayin ter tilig.

«Ko‘p so‘zlasa, tilni ezmalandi deyiladi, / So‘zlamasachi, tilni sogov deyiladi»
(QBN.13Db,7).

Anglashiladiki, «nutq a’zosi» bilan «jamiyatning aloga vositasi» bo‘lgan til,
kelib chigishiga ko‘ra, boshga-boshga so‘zlardir. Tarixan ularning birinchisi
yo‘g‘on o‘zakli, keyingisi esa ingichka o°zakli so‘z bo‘lgan: ¢l va til. Keyinchalik
bu so‘zlar talaffuzda farglanmay qgolgan.

Basharti shunday ekan, olimlarning til so‘zi «demoq, aytmog» anglamidagi ti-
fe’lidan yasalgan (ti+I>til), degan fikriga (qarang: Hacunos 1974,22) qo‘shilish
giyin. Shunday bo‘lganida, bu so‘z «Qutadg‘u bilig»da ¢ shaklida yo‘g‘on unli
bilan talaffuz gilinmagan bo‘lar edi. Demak, ular «demoqg, aytmog» anglamidagi
ti- fe’liga emas, boshga bir so‘zga bog‘lanadi.

Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra:

til — «til» (¢wadl). Magolda (shunday kelgan): Erddm basi — til. Ma’nosi: «Eng
yaxshi xulgning boshi tildiry.

til — «til» (4&). Chunonchi, uyyur tili — «uyg‘ur tili»; xitay tili — «xitoy tili»
kabi.

til — «so‘z» (a3)); ol begkd til tegiirdi — «u bekka so‘z tegizdi; hagoratomuz
so0‘z so‘zladi».

til — «josusy; yayidin til tutti — «yov josusini tutib oldi» (TC/1.588).

Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» masnaviysida:

til (J) — anat. «tily:

Biligsiz tili tutci berklig kerdk,
Biliglig kisi tilqa erklig kerdk.

«Nodonning tili doim berk bo‘lishi kerak, / Bilimlining tili so‘zga erkin
bo‘lishi kerak» (QBN.41a,13);

.....

berdi» (QBN.13b,1).
til dan yasalgan so‘zlar:
tilday (§)45) — «yolg‘ony:
Sen aymis bu soz barcéa anday turur,
—_— e Y =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

DSCE == S0
Hagiqat korii barca tilday turur.

«Sen aytgan so‘z barchasi o‘shandaydir [ya’ni to‘g‘ridir], / Hagigat ko‘zi bilan
garalsa, (bularning barchasi) yolg‘ondir» (QBQ.101b,3).

tilma¢ (gwls) — «tilmoch, tarjimon»: Ugqusqa, biligkd bu tilmaci til. —
«Uquvga, bilimga tilmosh — bu tildir» (QBN.13a,8).

til (J5) — (1) «til; jamiyat tili»; ijtimoiy hodisa: Qamuy #il bilir ersd, acsa tilig.
— «(Elchi) barcha tilni [ya’ni borgan mamlakatidagi tilni] bilsa, tilini so‘zga ochsa
[ya’ni o°sha tilda so‘zlasa]» (QBN.99a,8).

(2) «nutg; Kishi nutqi»:

Birisi bitigci, xati belgiiliig,
Birisi yalawac, tili iilgiiliig.

«Biri, xati belgili [ya’ni ravon, tushunarli] kotib, / Biri, nutqi o‘lchovli [ya’ni
fikrlab, me’yori bilan so‘zlovchi] elchi» (QBN.102b,1).

«Hibatu-I-haqoyig»da shunday to‘rtlik bor:

Esitkil, biliglig negii dep ayur:

Adablar basi til, koddzmdk turur.

Tiliy bektd tutyil, tisiy sinmasun,

Xali ¢igsa bektin, tisipni siyur (YugC.13,7-10).

Ushbu to‘rtlikdagi bek- «mahkam, mustahkam» degani, lekin bu o‘rinda
ko‘chma ma’noda «qafas»dir.

To‘rtlikda adablar basi til deyilganda, til — «Kishining nutqi»; tilin bektd tutyil
deyilgandagi til — «nutq a’zosi»ni anglatadi.

She’rning ma’nosi shunday bo‘ladi:

«Eshitgil, bilimli kishi [ya’ni donishmand] nima deb aytadi: / Adablarning
boshi til(dir, uni) saglamoq kerak.

Tilingni berkda [ya’ni qafasda] tutg‘il, tishing sinmasin, / Agar berkdan [ya’ni
qafasdan] chiqqudek bo‘lsa, tishingni sindiradi».

(3) «sir»:

Qatiylanyu, asnu til alyu kerdk,
Bu tildin yayi qilqgi bilgii kerdk.



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

—

SCRNr; 3= === o2
«Mustahkamlanib, so‘ng (sir biluvchilar ko‘magida) til olish kerak, / Bu tildan
[ya’ni sirdan] yov qilig‘ini bilish kerak» (QBN.89b,4).

(4) «so‘z, gap; og‘zaki so‘z»: Soziiyni tilin ay, tilini esit. — «So‘zingni til bilan
ayt [ya’ni og‘zaki ayt], tilini [ya’ni so‘zini] eshit» (QBQ.155b,2).
(5) «istak, xohishy:

Biligligkd sozldadim usbu soziim,
Biligsiz tilini biliimdz 6ziim.

«Ushbu so‘zimni bilimliga so‘zladim, / Bilimsiz tilini [ya’ni istagini] 0‘zim
tushuna olmadim» (QBN.14b,7).

til so‘zidan yangi so‘zlar va iboralar ham yasalgan:

til ac- (g) 8 — «til och-»: Muni korsa kezldr, til acmaz, tuyur. — «Nugsonini
ko‘rsa berkitadi, til ochmaydi, yashiradi» (QBQ.147b,16).

til al- (& d8) — «til ol-; sir bil-»: Qatiylanyu, asnu til alyu kerdk. —
«Mustahkamlanib, so‘ng (sir biluvchilar yordamida) til olish kerak» (QBN.89b,4).

tilin ay- (¢) ¢uls) — «tilda ayt-, til bilan ayt-, og‘zaki ayt-»; elchiga buyrug:
Soziigni tilin ay, tilini esit. — «So‘zingni til bilan ayt [ya’ni og‘zaki ayt], tilini
[ya’ni so‘zini] eshit» (QBQ.155b,2).

tilin kon- (08 &) — «tilda igror bo‘l-»; e’tiqodga nisbatan:

Ani qodti, tutti kénilik yolin,
Kirtir-men konilikkd, kondiim tilin.

«U (avvalgi niyatini) qo‘ydi, to‘g‘rilik yo‘lini tutdi, / Men to‘g‘rilik (yo‘li)ga
rozi bo‘laman, tilimda igror bo‘ldim» (QBQ.156b,14).

til (&) — anat. «til; inson tilin: Tilim, tinma, 6ggil yaratiylini. — «Tilim, tinma,
magqta yaratuvchiny [ya’ni Tangri taoloni] (QBN.20Db,9).
(2) «molning tili; shifobaxsh ety sifatida:

Oz inclik tiléisd erdzi uzun
«Til» atliy etig ye, tiril ey tiiziin.

«Vujudning farog‘ati, uzoq osoyishtaligini istasang, / «Til» deb ataluvchi etni
yeb tur, ey sarishta» (QBN.168a,12).

Bu so‘zdan yasalgan #l¢i (¢ J55) — «vositachix:

Yalawac tediikiim bu tilci turur,

—_ G 26 ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

G_\\\Q,J - — e 2t =

Bu tilci sozin aysa, 6lmdz, qalur.

«Elchi deganim, bu — vositachidir, / Bu vositachi so‘zlarini aytsa, o‘lmaydi,
goladi [ya’ni elchiga o‘lim yo‘q]» (QBN.1393,8).

Eng muhimi, gqoraxoniylar davri asarlarida ishlatilgan sof turkiy tilshunoslik
atamalari o‘zining ko‘pma’noliligi bilan ham ajralib turadi.

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atama, ya’ni terminga nisbatan qat’iy qoida
ishlaydi: u bir ma’noli bo‘lmog‘i kerak, degan talab qo‘yiladi. Lekin bu talabni
turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan qo‘llash ugadar to‘g‘ri emas, nazarimizda.
Turkiy so‘zlarning atamaga aylanish jarayonida buni yagqol kuzatish mumkin.
Ya’ni ular ko‘pma’nolilik xususiyatiga ega.

Buni bir gancha o‘rnakda ko‘rib chigamiz.

Shulardan biri séz (Js«) atamasi bo‘lib, u ilkin ma’noda «muayyan
tushunchani bildiruvchi so‘z, kalomw»ni anglatgan. Kishilar o‘rtasidagi o‘zaro
mulogatda uning vazifasi kengayib, «gap», hatto «nutg»ni ham anglata boshlagan.
Masalan, sozlddi deganda «so‘zni aytdi, talaffuz qgildi» emas, «gapirdi; fikrini
bildirdi; xabar berdi» anglashiladi.

Rasmiy mulogotda séz «yurt egasining buyrug‘i, elga garata aytgan so‘zi»ni
anglatgan. Yozuv yuzaga kelmasdan ancha burun, o‘zaro rasmiy muomaladan
boshlab yurt egasining elga murojaati ham, jamoa orasidagi o‘zaro kelishuv
munosabatlari ham soz dan boshlangan. Yurt egasi qo‘l ostidagi kishilarga, elga
0°z so‘zini, buyrug‘ini aytgan.

Yozma hujjatchilik yuzaga kelgandan keyin ham soz kalimasi rasmiy
bitiglarda ayni vazifada ishlatila boshladi. Jumladan, ilk o‘rta asrlarda yaratilgan
yorliglarning unvonlarida soziim kalimasi go‘llangan. U «bu mening farmonim,
yorlig‘im» degan ma’noni anglatadi (Coaukos 2020,501-502). Masalan, Shohruh
mirzoning Talxan ota mozorining mujovuri nomiga bergan yorlig‘i Sahruh
bahadur soziim devanlarya; Sulton Umarshayxning Marg‘ilon ulug‘laridan Mir
Sayid Ahmadga bergan yorlig‘i Sultan 'Umar-Sayx bahadur séziim devanlarya;
Sulton Abu Saidning turk sultoni Hasan begga yo‘llagan bitigi Sultan Abu Sa’id
kdrdgdn soziim deb boshlangan (Comukos 2016,144-158). Endi bu o‘rinda séz
ilmiy atamaga (terminga) aylandi.

soz ning qoraxoniylar davri yodgorliklarida qo‘llangan ma’nolari quyidagicha:

(1) «so‘z, tushunca» ma’nosida keladi:

Keyik tayi kordiim bu tiirkcd soziig,
Ani agru tuttum, yaqurdum ara.

«Bu turkcha so‘zni tog® kiyigidek ko‘rdim, / Uni ohista tutdim, avrab
(o°‘zimga) yaginlashtirdim [ya’ni o‘rgatdim]» (QBH.92b,30).

—_— e ] ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

P

RN - S
Uqus korki til-ol, bu til kérki — soz,
Kisi korki yiiz-ol, bu yiiz korki — koz.

«Uquvning ko‘rki tildir, bu til ko‘rki — so‘z, / Kishining ko‘rki yuzdir, bu yuz
ko‘rki — ko‘z» (QBH.10a,23).

(2) «kishining nutgi»ni anglatadi:

Bilip sézldsd soz, biligkd sanur,

«So‘zni bilib so‘zlasa, donolik sanaladi, / Bilimsizning so‘zi o‘z boshini
yeydi» (QBN.13b,3).

(3) «so‘z, muomalaxni bildiradi:

Kitablar oqir ham bilir ersd soz,
Ugar ersd Se’r ham qosar ersd oz.

«(Elchi) kitoblar o‘qisa hamda so‘zni [ya’ni muomalani] biladigan bo‘lsa, /
She’rni ugadigan bo‘lsa hamda o°‘zi ham to‘qiydigan [ya’ni she’r yozadigan]
bo‘lsa» (QBQ.76b,2).

(4) «aytilgan fikr, mulohaza»: Bayat ati birld soziig basladi. — «Xudo nomi
bilan [ya’ni bismilloh bilan] so‘zini boshladi» (QBN.118b,2).

(5) «yorlig, farmon, buyrug»:

Necd ma bilig bilsd begldir 6zi,
Bitigci kerdk-6k bitisd sozi.

«Beglarning o‘zi qanchalik bilimli bo‘lmasin, / Yorliq (yoki xabar) yozgudek
bo‘lsa, albatta kotib kerakdir» (QBN.100b,2).

(6) «o‘git, pand-nasihat, ibratli so‘z»:

Send sozlddim men séziim, ey oyul,
Send berdi bu pand é6ziim, ey oyul.

«Senga so‘zimni so‘zladim, ey o‘g‘il, / Senga pand-nasihat gildim, ey o‘g‘il»
(QBN.144,5).

—_ G~ 2§ —— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

G_\\\--;) - — o

Bu sézkd tanuyi masal keldi, soz,
Bu soz iskd tutyil, soziin munda uz.

«Bu so‘zga isbot uchun magqol, so‘z bor, / Bu so‘zni [maqolni] ishga tutgin,
so‘zingni shu yerda uz» (QBH.8b,23).

«Hibatu-1-haqoyig»da:

Adib Ahmad atim, adab-pand soziim,
Soziim munda qalur, barur bu 6ziim.

«Adib Ahmad otim, adab-pand so‘zim, / So‘zim bu (dunyo)da qoladi, o‘zim
esa 0°tib boramany» (YugB.49,7-8).

(7) «sir, yashirin so‘z»:

Bu iki kisidd bolur barca séz. — «Barcha so‘z [ya’ni barcha sir] ana shu ikki
kishida [kotib va vazirda] bo‘ladi» (QBN.100b,9).

(8) «ta’limy:

Qamuy ndngd ondi-torii bar, sozi,
Torii tiiz yuritsa, yarur er yiizi.

«Hamma narsaning tartib-qoidasi, ta’limi bor, / Tartibni to‘g‘ri tutsa, kishining
yuzi yorug‘ bo‘ladi» (QBN.167a,2).

(9) «maslahat, ko‘rsatmax:

Nekii ter esitkil otaci sozi,
Munun ma’nisi uq, tirilgil qozi.

«(Bu to‘g‘rida) tabib so‘zini [ya’ni ko‘rsatmasini] eshitgin, nima deydi, /
Buning ma’nisini uq, yashagin (ey) qo‘zi» (QBN.167b,14-15).

(10) «ta’rif, bayony:

Tiigdl boldi emdi as-icgii sozi. — «Endi ovqat-ichimlik(lar) ta’rifi tugal bo‘ldi
(QBN.169a,3).

(11) «va’dax:

Tilin sozldnmis sozddn yanmaz erdn,
Sozinddn yaniyli isdldr sani.



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

RN o
«Til bilan so‘zlangan so‘zdan er Kkishilar gaytmaydi, / So‘zidan [ya’ni
va’dasidan] qaytuvchi (kishi) xotinlar gatoridir» (QBQ.159b,7).

(12) «ma’lumot; xabar:

Qayun kelmisSin ham tildkin, 6zin.

«O‘g‘lon yana chiqdi, so‘zini [ya’ni xabarlarini] so‘radi, / Qayerdan kelganini
hamda magsadini, o°zini (so‘radi)» (QBN.214a,2).

(13) soz «badiiy asar; kitob» ma’nosida ishlatilgan:

Yil altmis iki erdi tort yiiz bild,
Bu soz sozlddim men tutup jan serd.

Tiigdl on sekiz ayda aydim bu soz,
Odiirdiim, adirtdim, soz ewdip terd.

«To‘rt yuz oltmish ikkinchi yil edi, / Men jonni koyitib ushbu so‘zni so‘zladim
[ya’ni asarni so‘zladim; asarni hikoya gildim].

Bu so‘zni [ya’ni asarni] o‘n sakkiz oyda tugal aytib bo‘ldim, / Tanladim,
fargladim, so‘z(lar)ni yig‘ib terdimy» (QBH.93a,3-4).

(14) «oyat»ni bildiradi:

Yasil kokdin indi yayiz yerkd soz. — «So‘z moviy ko‘kdan qo‘ng‘ir yerga tushdi
[ya’ni ikki narsaga: (a) oyatlarga; (b) so‘zning ulug‘ va qutlug* ekaniga ishora]»
(QBN.14b,15).

(15) «hadisy:

Yusuf Xos Hojib asarning na’t bo‘limida yozadi:

Koniil badim emdi aniy yoliya,
Sewip sozi tuttum biitiip qavlina.

«Endi ko‘ngilni uning [ya’ni Muhammad alayhis-salomning] yo‘liga
bog‘ladim, / Qavliga inonib, sevib uning so‘z(lar)iga [ya’ni hadislariga] amal
gildim» (QBN.9a,4).

Eski turkiy tilda soz dan yangi so‘zlar va iboralar ham yasalgan. Bular:

50z ac- (&) Js=) — (1) «so‘z och-»:

Yanut berdi Ogdiilmis, aydi: Oziim
Tildk birld keldi, acayin séziim.

—_ =~ () =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\\\--;) - = a4 =

«Javob berdi O‘gdulmish, aytdi: O‘zim / Tilak bilan keldim, ochayin so‘zimy
(QBQ.149a,12).

(2) «sir och-, sir ayt-»:

Bu iki kisikd soz acyu kerdk,
Soz acsa, awaylari yiiogii kerdk.

«Bu ikki kishiga so‘z ochish [ya’ni sir ochish] kerak, / So‘z ochsa [ya’ni sir
ochsa], (ularning) injigliglarini ko‘tarish kerak» (QBN.100b,8).

50z acmagq (3« js) — «so0‘z ochmog; sir aytmogy:
Birisi — bitigci, birisi — vazir,
Bu ikki kisikd soz acmagq tegir.

«Birisi — kotib, birisi — vazir, / Bu ikki kishiga so‘z ochmoqga [ya’ni sir
aytmoqqa] to‘g‘ri keladi» (QBN.100b,7).

50z ay- (&) J9=) — «s0°z ayt-»: Sakarda siiciigrik soz aydim send. — «Senga
shakardan shirinroq so‘z(lar) aytdim» (QBN.142b,3).

50z ayit- (<) J94) — «s0°Z s0°Ta-».

Ayit s6z ularqa yemd biitmd terk,
Biligli bayat-o/, muni tutyu berk.

«Ulardan so‘z so‘ra, shuningdek, darrov ishona qolma, / (Tugal) biluvchi
Xudodir, buni gattiqg tutish kerak» (QBN.159a,2).

50z basi (< Jsm) — «so‘zboshin: Soz basi. Kiintuydi elig ’adl sifatini (ayur). —
«So‘zboshi. Kuntug‘di elig adl sifatini aytadi» (QBQ.4b,13).
5oz bilig (S<l» Js~) — adab. «adabiyot; adab ilmi; so‘z ilmi»:

Munar menzdtii sozlamis soz bilig,
Bu soz iskd tutyil, ey qilqi silig.

«So‘z ilmida bunga moslab so‘z aytilgan, / Bu so‘zga amal gilgin, ey xulqi
muloyim» (QBN.152b,11).

soz Cigar- (MR Jsw) — «so‘z chiqar-, sir ayt-»:

—_ G~ 3] ———————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

<

= = o
Bitigci-ilimya bolunsa oziin,
Koniil sirri bek tut, cigarma soziiy.

«O‘zing maktub bituvchi bosh kotib bo‘lsang, / Ko‘ngil sirini yashirin tut,
so‘zingni chigarmay» (QBQ.126b,11).

50z kes- (S Js=) — «s0°Z Kes-, so‘z tugat-»:

Sozin kesti Ogdiilmii, aydi: Qadas,
Bu yanliy turur "am yoriqi, adas.

«O*‘gdulmish so‘zini tugatdi, aytdi: (Ey) garindosh, / Avomning fe’l-atvori bu
yanglig* bo‘ladi, ey jo‘ra» (QBN.165b,3).

50z qat- (<@ js) — «s0°Z S0°Ta-»:

Qacan soz qatar ersd beglir send,
Uzatma soziiygni, ey ersig toya.

«Beglar sendan gachon so‘z so‘raydigan bo‘lsa, / So‘zingni cho‘zma, ey
javonmard bahodir» (QBQ.126a,8).

50z qiy- (R J94) — «s0°zni buz-; va’dani buz-»:

Yana-oq biitiirdi, ayur: Ey qadas,
Soziiy qivma, kelgil, ey konli tiidds.

«Yana qayta ta’kidladi, aytdi: Ey qarindosh, / So‘zingni buzma, kelgin, ey
ko‘ngli yaqin» (QBQ.157a,15).

50z sozld- (83 Jsm) — «s0‘z so‘zla-, so‘z ayt-, gapir-»: Okiis sézldmd soz,
birdr sozld, az. — «So°zni ko‘p so‘zlama, bir-bir so‘zla, 0z (so‘zla)» (QBN.13b,5).

§0Z SUWi (s J ) — «S0°Z suvi, ya’ni «ta’siri»:

Okiis sozldmd soz, serin, til koddz,
Okiis sozldmis soz suwi qaldi az.

«So‘zni ko‘p so‘zlama, o‘yla, tilni sagla, / Ko‘p so‘zlagan so‘zning suvi [ya’ni
ta’siri] 0z qoladi» (QBN.156b,7).

SOz tut- (<88 Js=) — «s0°Z tut-; Sir sagla-»:

—_ =G 32 ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

= = o
Bu iki kisidd bolur barca soz,
Bu soz tutmasa, 6z isin buzdi oz.

«Barcha so‘z [ya’ni barcha sir] ana shu ikki kishida [kotib va vazirda] bo‘ladi,
/ Ular so‘z saqlamasa [ya’ni sir saqlamasa], o‘z ishini o‘zi buzadi» (QBN.100b,9).

50z uzat- (<18 Js=) — «so‘zni cho‘z-»:

Qacan soz qatar ersd beglir send,
Uzatma soziiygni, ey ersig toya.

«Beglar sendan gachon so‘z so‘raydigan bo‘lsa, / So‘zingni cho‘zma, ey
javonmard bahodir» (QBQ.126a,8).

sozniiny ici (3 SS$83s) — tilsh. «so‘zning ichi, ma’nosi»: Yana bilsd sozniiy
ici ham tasi. — «Yana (elchi) so‘zning ichini [ya’ni ma’nosini] hamda tashini
[ya’ni shaklini] (yaxshi) bilsa» (QBQ.75a,14).

sozniiy tasi (48 S<Sgijsw) — tilsh. «so‘zning tashi, ko‘rinishi, shakli»
(QBQ.753,14).

50z8i (s>39) — «so‘zchi, vakily:

Qatiy arzuladi seni korgiikd,
Meni s6z¢i idti oqip eltgiikd.

«Seni ko‘rishni qattiq orzuladi, / Chagirib, olib borishga meni vakil gilib
yubordi» (QBQ.149a,14).

sozld- (¥isw) — (1) «so‘zla-, gapir-»: Okiis sozlisd, yansadi ter tilig. —
«Ortiqcha so‘zlasa, tilni ezma(landi) deyiladi» (QBN.13b,7).

(2) «ig‘vo qil-»: Booun tili yawlaq, seni sézldgdy. — «Xalgning tili yomon, seni
ig‘vo qiladi [so zma-so ‘z. so‘zlaydi]» (QBN.13a,14).

sozlamdk (S\a¥)gm) — «so‘zlamaky: Sozldmdkmii yegrdik azy Siik turmagmu? —
«So‘zlamak yaxshiroqmi yoki jim turmoq?» (QBQ.5a,6).

i¢ 50z (Jg= &) — «sir, yashirin so‘z»ni anglatadi:

Bitigcikd ayyu kerdk ic¢ sozin,
Kéddzsd bitigci okiis ya azin.

Bu i¢ s6z tutuyli biitiin-cin kerdk,
Biitiinliikkd artuq biitiin din kerdk.



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

—

SCRNr; 3= === o2
«(Hukmdor) kotibga ich so‘zni [ya’ni sirni] aytsa bo‘ladi, / (Qachonki) kotib
(ich so‘zning) ko‘p yoki ozini saqlay olsa.
Bu ich so‘z [ya’ni sir] tutuvchi chinso‘zli, ishonchli bo‘lishi kerak, / Bunga
go‘shimcha yana iymoni but bo‘lishi kerak» (QBQ.78a,2-3).

Eski turkiy tilda keng ko‘lamda va turli ma’nolarda ishlatilgan so‘zlardan yana
biri bitig dir. Bu atama «yoz-, bit-» anglamidagi biti- fe’lidan yasalgan; -g — ot
yasovchi qo‘shimcha. Endi buning ma’nolarini ko‘rib chiqaylik.

Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra:

bitig — «kitoby.

bitig — «yozuv; yozmog». Bu ayni chog‘da masdardir; aniy bitigi belgiiltig —
«uning yozuvi ma’lum, belgili».

bitig — «tumor» (o‘g‘uzcha) (TCJ1.247).

Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» asarida bitig so‘zi quyidagi ma’nolarda
ishlatilgan:

bitig (<<%) — (1) tilsh. «yozuvy:

Qamuy eogii sozldr bitigdd bolur,
Bitinmis iiciin s6z unitmas qalur.

«Barcha ezgu so‘zlar yozuvda bo‘ladi, / Yozilgan bo‘lgani uchun so‘z
unutilmaydi, (mangu) qoladi» (QBN.101a,10) .

(2) adab. «kitob; asar»: Soziim sozlddim men, bitidim bitig. — «Men so‘zimni
so‘zladim, kitob yozdimy» (QBN.19b,8).
(3) «gonun kitoblari»:

Tetiglik bild bilsd tiirliig bitig,
Bitig bilsd, otrii bolur er tetig.

«(Elchi) tetiklik bilan turli bitiglarni [ya’ni qonun kitoblarini] bilsa, / Bitig
[ya’ni gonun kitoblarini] bilsa, so‘ng kishi tetik bo‘ladi» (QBQ.76a,15-16).

(4) «xat, maktub:

Davat quldi, kayid, bitidi bitig,
Bitig birld etti isinkd etig.

«Davot va qog‘oz so‘radi, maktub yozdi, / Maktub bilan ishiga zamin
hozirladi» (QBN.118b,1).

(5) «hujjaty:
—_— e 3 -



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\\\;‘) - = o 2

Bilir bolsa tegmd bu tiirliig bitig,
Anin saqlasa, otrii gilsa etig.

«(Hisobchi) har turli hujjatlarni biladigan bo‘lsa, / Shu bilan ziyraklansa, so‘ng
ish gilsa» (QBN.1044a,5).

(6) «xotirax:

Oliirin bilip qilmis ozkd etig
Bitip qoomis atin tirigkd bitig.

«O‘lishini bilib o‘ziga hozirlik ko‘rgan (kishi) / Otini tiriklar uchun xotira qgilib
yozib goldiradi» (QBN.16Db,5).

(7) «o‘git, nasihat»:

Bu bitig oqiyil, nekii ter esit,
Bilig birld baslap, oziinkd es et.

«Bu o‘gitni o°qigin, nima deyilgan eshit, / Bilim bilan boshlab, o‘zingga esh
gil» (QBQ.76a,11).

(8) «tumory: Bu aymis: bitig tutsa, yekldr yirar. — «Bu [ya’ni azayimxon]
aytadi: tumor tutsa, jinlar gochadi» (QBN.158a,3).

bitig dan yangi so‘zlar ham yasalgan:

bitigci (> <) — (1) «kotiby:

Bitigci nekii-teg kerdk ey tetig,
Anar beg indnip bitisd bitig.

«Kotib ganday bo‘lmogi kerak, ey zehnli, / (Toki) bek unga ishonib, xat yoza
olsa» (QBN.100b,12).

(2) hisob-kitobni daftarlarga yozib boruvchi; hujjat ishini olib boruvchi:
Bitigci kerdk uz, gamuy xat bilir. — «Bitigchi [ya’ni hisob-kitobni gayd etuvchi]
mihir, hamma xat-hujjatni biladigan bo‘lishi kerak» (QBN.103b,13).

bitigci-ilimya (Wadd A S&) — bitigdi — umumiy ma’noda «kotib, xat
bituvchi»; bitigci-ilimya esa «xonning xat va yorliglarini bituvchi kotib»dir:
Ogdiilmis eligkd bitigci-ilimya nekii-teg kerdkin aytur. — «O‘gdulmish eligka xat
bituvchi kotib ganday bo‘lmofi kerakligini aytadi» (QBN.100a,14).

—_ =~ 35 ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\\\;‘) - = ezt =
Mahmud Koshg‘ariyga ko‘ra: ilimya — shoh maktublarini «turk xati» (&
4:< ;1) bilan yozuvchi kotib (TC/1.119).

Yodgorliklarda «yozma til» va «nutg»ni anglatuvchi atamalar
Qadimgi va eski turkiy yozma yodgorliklarda tilshunoslik atamalarining
ayrimlari birikma shaklida ham ishlatilgan.
bitig s6z (I« S<%) — (1) yozma so‘z; matn; eligning yorlig‘i:

Necd ma 6ziim sozldsd soz tilin,
Elig yarliyi — bu bitig soz adin.

«Men tilda gancha so‘z so‘zlaganim bilan, / Eligning yorlig‘i — bu yozma so‘z
boshgadir» (QBQ.95b,2-3).

(2) tilsh. yozma nutq; yozma adabiy til:

Balayat bild xat tendssd qali
Eoi edgii til bu bitig soz tili.

«Agar fasohat bilan (chiroyli) xat tenglashsa, / Bu yozma nutq tili juda ezgu til
bo‘ladi» (QBN.101a,8).

bitig 56z yapi' (S8 Je= ) — tilsh. «yozma nutq usuli»: ESi edgii yag bu
bitig s6z yani. — «Y0zma nutq usuli juda yaxshi usuldir » (QBN.101a,9).

Adib Ahmad Yugnakiy «Hibatu-l-hagoyig»da «nutg» ma’nosida i/ soz (J#
Js~) atamasini ishlatgan. Mana uning o‘rnagi:

Xiradlig-mu bolur tili bos kisi?!
Telim basni yedi bu til s6z bosi (YugC.14,4-5).

Keltirilgan o‘rnakdagi til soz bosi birikmasini R.R. Arat turkcha o‘girmada
bos-bogazlik ve agiz gevsekligi deb bergan:

Bos-bogaz adam akilli olur mu?;
bu bos-bogazlik ve agiz gevsekligi ¢cok baslar1 yedi (Arat 1992,87).

Adib Ahmadning bu so‘zlari qozogcha o‘girmasida shunday:

Tinin Taprnaras KiciHi akpUbL Aeyre 6oxa mMa?
Tin men ce3ain 60cThIFBI Tamaii 6actel kel (Myrinekun,53).

—_ =~ 36 ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\\\-.;) - = ezt o

Vaholanki, ushbu birikmadagi #il soz — «til va so‘z» emas, balki «nutg»
degani; til soz bosi esa «nutqga erk berish», ya’ni «tilga erk berish» anglamidadir.
Shunga ko‘ra, Adib Ahmad so‘zini shunday o‘girish mumkin:

«(Hech bir zamonda) tili bo‘sh [ya’ni tiliga erk beruvchi] kishi aqlli
bo‘larmidi?!

Bu nutgning bo‘shi [ya’ni nutqqa, tilga erk berish] ko‘p kishining boshini
yediy.

til soz atamasini «nutg; og‘zaki so‘z» anglamida Yusuf Xos Hojib ham
ishlatgan:

Kisi kopli bilgii tanugq erdi til soz,

Koniil til ala boldi, kimkd biitdyi.

«Nutq kishi ko‘nglini bilish uchun belgi edi, / Ko‘ngil (bilan) til ola bo‘ldi
[ya’ni bir-biriga teskari bo‘ldi], kimga ishonayin» (QBQ.193a,16).

Yusuf Xos Hojib «og‘zaki so‘z, nutg» anglamida tilin séz (s« ¢xb) atamasini
ham qo‘llagan:

Yoq ersd bitig bu kisildr ara,
Tilin sozkd kim biitgdy erdi kor-d.

«Bu kishilar orasida yozuv bo‘lmaganida / Og‘zaki so‘zga kim ham ishongan
bo‘lardi, ko‘rgin-a» (QBN.101a,13).

Yana Adib Ahmad «nurg»ni ayiz til (J= ') ham degan. Mana uning misoli:

Avyiz til bezdgi koni soz durur,
Koni sozld sozni, tilinni bezd (YugC.16,5-6).

R.R. Arat ayiz til bezdgi birikmasini turkcha o‘girmada agz:n ve dilin ziyneti
deb bergan:

Agzin ve dilin ziyneti dogru sozdiir;
sOzii dogru soyle, dilini siisle (Arat 1992,88).

Adib Ahmadning bu so‘zlari qozoqcha o‘girmasida shunday:

Tist MeH XaKThIH KOPKHU — IIIbIH CO3,
[Isiu cetine, oHriMer i TapTeiMabl eT (Myrinekun,53).

—_ G 3] =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\;‘) - = = e Ozt =

Vaholanki, ushbu birikmadagi ayiz til — «og‘iz va til» emas, balki «nutq»; ayiz
til bezdgi esa «nutgning bezagi»dir. Shuningdek, tiligni bezd deganda ham, til —
«nutg»ni anglatadi; «nutgingni beza» degani. Shunga ko‘ra, Adib Ahmad aytgan
0‘gitning ma’nosi quyidagicha bo‘ladi:

«Nutgning bezagi to‘g‘ri so‘z turur,
So‘zni to‘g°ri so‘zla, tilingni [ya’ni nutqingni] bezax.

Tuganchi

Til bilimi sohasida ilk va o‘rta asrlarning sharq, xususan, turkiy tilshunosligi
g‘arb ilmidan ancha ildamlab ketgan edi. Ilk o‘rta asrlar tilshunosligida til bilimi
atamalari tizimi tugal bir ko‘rinishda ishlab chigilgan. Qoraxoniylar davri
asarlarida ularning katta bir bo‘lagi tamg‘alanib golgan.

Qoraxoniylar davri adabiy tili yozma manbalarda tirkcd, tirki, tirk luyati
atamalari bilan bir gatorda, «xoqoniya turkchasi» (at-turkiyyatu-l-xaganiyya),
buyraxan tili, xan tili, kasyari til ~ kasyar tili deb ham atalgan.

Temuriylar davridagi ciyatay tili ~ cayatay lafzi, ko‘p jihatdan, qoraxoniylar
davri yozma adabiy tili, yozma adabiyoti va yozuv madaniyati an’analarini tutdi.
Ciyatay tili qoraxoniylar davri yozma adabiy tilining davomidir.

Hozirgi an’anaviy tilshunoslikda atamaga nisbatan belgilangan o‘lchovlar
turkiy tarixiy tilshunoslikka nisbatan to‘g‘ri kelmaydi. Turkiy so‘zlarning atamaga
(=terminga) aylanish jarayonida buni yaqqol kuzatish mumkin. Turkologlar
gadimgi turkiy so‘zlarning atamaga aylanish gonuniyatlariga tayanib,
atamashunoslik o‘Ichovlarini yangidan ishlab chigmog‘i kerak.

Eski turkiy yozma yodgorliklarida ishlatilgan atamalar tizimi ilk o‘rta asrlarda
tilshunoslik, turk jamiyatida, xususan, olimlar va o‘gimishlilar doirasida lisoniy
bilim va tasavvurlar yuqori bosgichda ekanidan dalolat giladi. Muhim jihati
shundaki, ushbu atamalarning aksariyati turkiy so‘zlardan iborat. Til bilimi
atamalari tizimining turg‘un bir tizimga tushuvi va takomillashuvida o‘sha davr
shoirlari, tilshunoslarining xizmati ulug“dir.

Havola etilayotgan yozma manbalar:

TCH — Maxmyo Kowezapuii. Typxuii cy3map neBonu [Divanu luyati-t-tiirk].
Hampra raiiépnosuu K. Coaukos. — UcranOyn, 2021.

Yug — Adib Ahmad Yugnakiyning «Hibatu-I-haqoyig» asari: Arat 1992: A —
asarning 1444 yili Samarqandda ko‘chirilgan uyg‘ur yozuvli nusxasi: S. I-LXII; B
— asarning 1480 vyili Istanbulda uyg‘ur yozuvida yozilib, tagma-tag arab xatida
o‘qilishi berilgan nusxasi: S. LXII-CXVII; C — asarning XVI yuzyilda arab
xatida ko‘chirilgan nusxasi: S. CXVIII-CLXVI.

Hyeinexu — Axmeo Hyeinexu. Akukar chliibl. TyMHYCKaHBIH (OTOKOMIipMeci,
TPAHCKPUIILIUACHI, TPO3ajJblK KOHE TMOATHUKAIBIK ayJgapMachl. bacmara
nanbiHaarasgap: ©. Kypeinnkanos, b. CarblHIbIKOB. — AniMathl, 1985.

—_— =~ 3§ ——— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\'_;) = <2y = (;_,/,,;/75)

QB — Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» asari: H — Vena (Hirot) nusxasi:
Wien, ONB, Cod. A.F.13: Paonos B.B. Kyranky-bunuk. ®axcumuse yirypekoii
pykonucu. — CII6., 1890; Yusuf Has Hacib. Kutadgu Bilig. A. Viyana Niishas1
(Tipkibasim). — Ankara, 2015; N — Namangan (Farg‘ona) nusxasi: O‘zR FA
Shargshunoslik instituti, 1809 ko‘rsatkichli qo‘lyozma. Yusuf Has Hacib. Kutadgu
Bilig. B. Fergana Niishas1 (Tipkibasim). — Ankara, 2015; Q — Qohira nusxasi:
Misr Milliy kutubxonasi, 168- ko‘rsatkichli qo‘lyozma: Yusuf Has Hacib.
Kutadgu Bilig. C. Kahire Niishasi (Tipkibasim). — Ankara, 2015.

IImiy asarlar:

Arat 1992 — Edib Ahmed b. Mahmud Yiikneki. Atebetii’l-Hakayik. R.R. Arat. —
Ankara, 1992.

Hacunoe 1974 — Hacunogé B.M. SI3bIK TIOPKCKUX NMaMSTHHKOB YWTYpCKOIO IMUCbMa
XI-XV BB. — Mocksa, 1974.

Coouxos 2016 — Coouxoe K. Wik Ba ypTa acpiapja spaTuiral TYpKHi XyxoKaTiap.
Tomxkent, 2016.

Coouxos 2020 — Coouxos K. Icku y30ek €3ma agaduii Trm. — TomkeHt, 2020.

QADIMGI TURKIY ADABIY MANBALARI UYG‘UNLIGIGA OID
KUZATUVLAR

NASIMXON RAHMONOV
O zbekiston milliy universiteti professori, filologiya fanlari doktori

Annotatsiya. Ushbu magqolada Mahmud Koshg ‘ariyning “Devonu lug ‘atit-turk”
asaridagi she’riy parchalarining adabiy manba sifatidagi giymati va gadimgi turkiy
adabiyotdagi o ‘rni tahlil gilinadi. Muallif ushbu parchalarning ham xalg og zaki ijodi,
ham individual ijod mahsuli ekanligini, shuningdek, ularning islomdan oldingi davrga
alogadorligini ta’kidlaydi. Maqolada turkologlarning (K.Brokkelman, P.Pelo) she’riy
parchalarning tuzilishi (qofiya, alliteratsiya) borasidagi munozaralari ko ‘rib chigiladi.
Asosiy e’tibor “Devonu lug ‘atit-turk”’, Urxun-Yenisey yodnomalari va “Qutadg ‘u bilig”
o ‘rtasidagi g‘oyaviy, syujet va didaktik mazmundagi uzviylikka qaratilgan. Xususan,
Tangutlarga qarshi jang lavhalari va o ‘git-nasihat mazmunidagi fardlar giyosiy tahlil
qilinib, gadimgi turkiy adabiy an’ananing uzluksizligi isbotlanadi.

Tayanch tushunchalar: Devonu lug‘atit-turk, gadimgi turkiy adabiyot, Qutadg ‘u
bilig, Urxun-Yenisey yodnomalari, she’riy parchalar, an’anaviylik, didaktika, folklor,
goraxoniylar davri adabiyoti.

Annomayus. B Oannoitl cmamve ananuzupyemcs 3HaueHue  NOIMUYECKUX
@pacmenmos u3z npoussedenuss Maxmyda Kaweapu «JluBaH IyraT ar-TypK» Kak
JUMEPAMYPHO2O0 UCTHOYHUKA U UX MeCmo 8 OpPeGHemIOpKCKoU aumepamype. Aemop
noouepkusaem, umo OdaHHble QpacMeHmvl S6IIOMCS KAK NPOOYKMOM HAPOOHO20
YCMHO20 — meopuecmeq, maxk U pe3VIbMmAamomM  UHOUBUOYATbHO20 — ABMOPCKO20

—_ =~ 3 ————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2

meop4yecmea, a makoice C643AaHbl C OOUCTIAMCKUM nepuodom. B cmambe
paccmampusaromesi Hayunvle ouckyccuu miopronoeos (K. bpoxxenvman, I1. Ilennvo)
OMHOCUMENIbHO CMPYKNnypbl NOSMUYECKUX d)p(lZM@HWlOG, 6 YacmHocmu 60npocoe puqubz
u  anmumepayuu. OCHOBHOe  GHUMAHUE  VOeNAemcs  UOEUHOU,  CIOJCeMmHOU U
OUOAKMUYECKOU NpeeMCmEeHHOCmU  Medicdy  «JluBaH Jyrat ar-TypK», OpXOHO-
enucelckumu namamuuxkamu u «Kyraary Owmmr». B wacmmocmu, npogooumcs
Cpa6Hum€]leblﬁ aHalu3 CUYEH cpaofceHmZ C mancymamu u OUOAKMUYECKUX
agopucmuyeckux uspeyeHutl, umo OO0KA3bleAeNn HenpepbleHOCb OpPeBHEMIOPKCKOU
JUMEPamypHot mpaouyuu.

Knroueswle cnosa: /lusan nyeam am-mypk, OpesHemiopkckas aumepamypa, Kymaozy
614]1142, OPXOHO-eHuceﬁCKue NAMAMHUKU, nodmudecKkue (ppGZMeHWIbl, mpaduuuonnocmb,
OUOAKMUKA, POLKAOD, TUMEPAMYpa Kapaxanuocko2o nepuood.

Abstract. This article analyzes the value of the poetic fragments found in Mahmud al-
Kashgari’s “Diwan Lughat al-Turk” as literary sources and their place in ancient Turkic
literature. The author emphasizes that these fragments are both products of folk oral
creativity and individual authorship, as well as being related to the pre-Islamic period.
The article examines scholarly debates among Turkologists (K.Brockelmann, P.Pelliot)
regarding the structure of the poetic fragments, particularly issues of rhyme and
alliteration. Special attention is paid to the ideological, narrative, and didactic continuity
between “Diwan Lughat al-Turk”, the Orkhon-Yenisei inscriptions, and “Qutadghu
Bilig”. In particular, battle scenes against the Tanguts and aphoristic didactic verses are
comparatively analyzed, demonstrating the continuity of the ancient Turkic literary
tradition.

Keywords: Diwan Lughat al-Turk, ancient turkic literature, Qutadghu Bilig, orkhon-
Yenisei inscriptions, poetic fragments, traditionalism, didacticism, folklore, karakhanid
period literature.

“Devonu lug‘atit-turk” adabiy manba sifatida ham gimmatli yodgorlikdir.
Asardagi she’riy parchalar X1 asrgacha bo‘lgan adabiy hayot to‘g‘risida to‘laqonli
so‘z yuritishga imkon beradi. Bu she’riy parchalar ma’lum bir so‘zning izohi
uchun keltirilgan bo‘lsa-da, bu parchalar gadimgi turkiy adabiyotda lirik va epik
janrning rivoj topganidan dalolat beradi. Koshg‘ariy keltirgan mazkur she’riy
parchalar turli mavzuda — mehnat, yorning ta’rif-tavsifi, turk bahodirlarining
gahramonliklari, ezgulikka da’vat, vatanparvarlik va h. She’riy parchalarni
Mahmud Koshg‘ariy xalq og‘zidan yozib olgan.

“Devon”dagi she’riy parchalar ko‘p turkologlar o‘rtasida munozaraga sabab
bo‘lib kelgan. Ko‘pchilik yevropalik turkologlar “Devon”da keltirilgan
to‘rtliklarni dastlab turkiy xalglarning gadimgi folkloriga mansub deb garagan
edilar. Jumladan, nemis turkolog olimi K.Brokkelman shunday fikrni aytgan edi.
Ammo u “Devon”dagi ikkilik va to‘rtliklar unutilib ketgan ma’lum bir shoirlar
ijodiga mansubligini ham e’tibordan chetda qoldirmaydi. Uningcha, bu to‘rtlik va
ikkiliklar asar yozilgan davrdan ilgari mavjud edi va islom davriga hech ganday
alogasi yo‘q.

_ e 4D = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

Ayni paytda “Devonu lug‘atit-turk”dagi ba’zi she’riy parchalar ma’lum bir
ijodkor galamiga mansub ekanligini Koshg‘ariyning ishorasidan bilish mumkin.
Koshg‘ariy ko‘p o‘rinlarda “shoir aytadi” iborasini ishlatadi va bir to‘rtlik
keltiradi:

Izimni o‘karman,

Bilikni yugarman.
Ko‘ngulni tugarman,

Erdam uza turgunur (11, 282)

(Shoir aytadi: Egamni magtayman, uning madadi bilan ilmni yig‘aman.
Ko‘ngilni shunga bog‘layman, ilmu hunar to‘plashga ko‘nglim berilgandir).

Bundan tashqari, ilm manfaati hagidagi to‘rtliklar yoki fardlar ham bevosita
yozma adabiyotning mahsulidir, ya’ni ma’lum bir shoir ijodiga mansubdir. Zotan,
ilm manfaati hagidagi o°gitlar Qoraxoniylar davri adabiyotining muhim
xususiyatlaridandir:

Oc‘gran aning biligin,

Kunda angar baru.

Qutqilig‘in taping‘il

Qo‘zg‘il kuvaz naru (11, 161-162)

(Agar bilimdon odamga yo‘ligsang, har kun unga bor, yaxshi muomala bilan
uning ilmu hikmatlarini o‘rgan, takabburlikni tashla).

O‘sha shoirlar xalq orasida mashhur bo‘lganlari uchun ham Koshg ariy
ularning ismini aytib o‘tirmagan. Ba’zi shoirlarning (masalan, Cho‘chu) ismini
aytib o‘tgan, xolos.

Quyidagi fard ham “Devonu lug‘atit-turk”’ka Qoraxoniylar davridan oldingi va
o‘sha davrdagi didaktik adabiyotning ta’sirini ko‘rsatadigan dalillardan biridir:

Qo‘ldash bilan yarashg*il, garshib adin urdurma,
Bek tut yavash taqag‘u suvin yazin adirma (11 jild, 18-b.)

(Qo‘ldosh (suhbatdosh)ingni hurmat gil, yaxshi muomalada bo‘l, garshilik
gilib, uni tashlab, boshga bilan bo‘lma. Uydagi tovugni bogolmay qochirib
yuborib, durrojni bogaman deb ovora bo‘lma).

Quyidagi baytni ham, yugoridagi fard singari, biron shoir ijodiga mansub deb
garash magsadga muvofiqgdir:

O‘g‘ulum, senga qo‘zurman ardam o‘gut Xxumaru,
Bilga erig bo‘lup sen baqqil aning tabaru (111, 445)

(O‘g‘lim, senga meros qilib ezgu xulg, odobni goldiraman. Agar ilmli, aqglli
odamlarga yo‘ligsang, ularga yaginlash, ulardan foydalan).

Yoki quyidagi baytni ham fard janriga mansub deb garash mumkin:

_ e 4] =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - == — -zt =
Kelsa kishi etma angar o‘rtar kula,
Baqqil angar ezgulugung ag‘sin qula (1, 149).

(Senga kular yuzli bir kishi kelsa, sen uning yuziga issiq kul sochma, yaxshilik
qil, yogimli gilig bilan hurmatla.)

“Devon”dagi she’riy parchalar misralari teng bo‘g‘inli (yetti bo‘g‘indan o‘n
to‘rt bo‘g‘inga) qofiyalangan she’rlar ekani yuqoridagi parchalardan ayon bo‘lib
turadi.

V.V.Bartold “Devonu lug‘atit-turkdagi she’riy parchalarga nisbatan siyosiy
tomondan yondashgan edi. Uningcha, “Devonu lug‘atit-turk”dagi she’rlar orasida
xuddi “Qutadg‘u bilig” dagi singari, saroy adabiyotiga xo0s Xxususiyatga ega
bo‘lgan to‘rtliklar ham bor. Buning isboti sifatida V.V.Bartold quyidagi to‘rtlikni
keltiradi:

Turkan gatun qutinga,

Tegur mendin qo‘shug®,
Ayg-‘il sizing tabug‘chi
O‘tnur yangi tabug* (1, 357).

(Malika (shoh) xotinga mendan maqgtov, qasida (qo‘shiq) Yyetkazgin,
xodimingiz yangi xizmat bilan yo‘llanadi, deb ayt.)

Mazkur to‘rtlik, garchi shaklan xalq og‘zaki ijodiga x0s to‘rtlikni
gavdalantirsa ham, aniq bir obraz (Turkon malika)ning mavjudligi, didaktik
mazmun ifodalangani bilan individual she’riyatga mansub deb garalsa, magsadga
muvofiq bo‘ladi va V.V.Bartoldning garashlari o‘rinli ekani o‘z isbotini topadi.

Ayni paytda “Devonu lug‘atit-turk”da shakl jihatidangina emas, balki mazmun
tomondan “Qutadg‘u bilig”ga monand didaktik mazmundagi parchalar ham borki,
bu parchalarda bargaror adabiy muhit, ma’lum izga tushgan ijtimoiy hayotning
in’ikosini ko‘ramiz. Qolaversa, “Qutadg‘u bilig”’da Yusuf uzoq o‘tmishdagi
donishmandlarning asarlariga tayanganini aytadi va ularning o‘gitlaridan
igtiboslar  keltiradi. Keltirilgan igtiboslarning deyarli hammasi didaktik
mazmunda. Yusuf keltirgan gadim donishmandlarning igtiboslari xalq orasida
magol va matallar singari targalgani shubhasiz. Bunday jarayon adabiyot tarixida
ko‘p uchraydi.

Mana shu adabiy qonuniyatga tayanib, Yusuf asarida keltirgan
donishmandlarning o‘gitlari, hikmatlari “Qutadg“u bilig”” uchun ganchalik xizmat
gilgan bo‘lsa, “Devonu lug‘atit-turk” uchun ham shunchalik jiddiy va ishonchli
manba bo‘lgan. Namuna sifatida “Devonu lug‘atit-turk”dagi va “Qutadg‘u
bilig”dagi mazmunan o‘xshash bo‘lgan ayrim fardlarni qiyoslaymiz:

“Devonu lug‘atit-turkda:

Ulug‘luq bo‘lsa sen ezgu qilin,
Bo‘lg‘il kishig beglar gatin yaxshi ulan (1,95).

(Daraja yoki martaba topsang, xulgingni chiroyli qgil, amirlar oldida yaxshilik
yetkazuvchi, xalgning ishlarini yaxshi gabul giluvchi bo‘l.)

“Qutadg‘u bilig”da:

_ e 4] = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)
Qilinch et, yo‘ruq tuz, o‘zungni tutun,
Ko‘ngul til ko‘ni tut, bishirg‘il so‘zung.
(Xulgingni to‘g‘rila, yo‘rigni tuzat, o‘zingni tut,
Ko‘ngil, tilni to‘g‘ri tut, so‘zingni pishiq qil) [3957]

“Devonu lug‘atit-turkda:

Bo‘lmish nangig sevarsan, agrun angar sevingil,
Barmish nengig saginma, azraq angar o‘kungil (I11, 372)*

(Bor molingni sevasan, unga kamroq sevin, chunki u sendan (ya’ni
qo‘lingdan) chigib ketishi mumkin. Qo‘lingdan ketgan narsa uchun gqayg‘urma,
unga ozrog sevin. Chunki achinish senga (qo‘lingdan chigib ketgan narsalarni)
gaytarib bermaydi)

“Qutadg‘u bilig”da:

Kuvanma bu qutqa, kelip ham barir,
Inanma bu davlat berur ham alir [680]

(Bu mol-davlatga quvonib g‘ururlanma, u keladi va yana ketadi, Bu davlatga
ishonma, uni beradi va yana oladi)

*Mazkur she’riy parcha “Devonu lug‘atit-turk”da to‘rtlik shaklida berilgan,
yuqoridagi fardga shaklan va qofiyalanish tizimi bo‘yicha o‘xshash bo‘lgani
uchun, biz ikkilik shaklida berdik.

“Devonu lug‘atit-turk”dagi she’riy parchalar yuzasidan yevropalik olimlar
bildirgan mulohazalar anchayin diqgatga sazovor. Asardagi to‘rtliklar turkiy
she’riyatning gadimgi namunalaridir degan K.Brokkelmanning fikrlari P.Peloning
garashlarini shubha ostiga qo‘ydi. P.Pelo moniylik she’rlari yuzasidan olib borgan
tadgiqotlarida, gadimgi turkiy she’riyat qofiyali emas, balki alliteratsiyali she’r
bo‘lgan degan xulosaga kelgan edi. Alliteratsiya, uningcha, misralar boshida
keladi va she’rni bir tizimga soladi. Pelo “Devonu lug‘atit-turk’dagi
to‘rtliklarning qofiyalanishini fors she’riyati ta’siridir deb garaydi. “Qutadg‘u
bilig”ning she’r tuzilishida fors she’riyatidagi qofiya o‘z izini goldirgan va bu
haqda yetarli fikrlar aytilgan.*

Alliteratsiyali she’r xususida. Moniylik ogimidagi she’rlarga ¢’tibor berilsa,
hagigatan, alliteratsiyaning misralar boshida qo‘llanganini kuzatish mumkin.
Masalan, “Tong tangrisi” nomli madhiya alliteratsiya izchil qo‘llangan she’rning
yaqqol namunasidir. She’rni to‘liq keltiramiz.

Tang tangri keldi,
Tang tangri o‘zi keldi,
Tang tangri keldi,
Tang tangri o‘zi keldi.

Turunglar gamug* baglar, gadashlar,
Tang tangrig ogalim.

! Tyxnmes B. I0cyd xoc Xoxub Ba Typkuit Kodus tTapakkuétn. Tomkent, 1994,

_ e 43 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= = - c;;,yﬂfa

Korugma kun tangri,
Siz bizni kuzating,
Korunugma ay tangri,
Siz bizni qurtgaring.

Tang tangri,

Yidlig®, yiparlig®,
Yarug‘lug®, yashuqlug*
Tang tangri

Tang tangri.

Tang tangri,

Yidlig*, yiparlig®,
Yarug‘lug®, yashuqlug*
Tang tangri

Tang tangri.!

Misralar boshidagi t, y, k, s undoshlarining takrori alliteratsiyali she’rni yuzaga
keltirgan. Bu she’rda “Devonu lug‘atit-turk”dagi singari gofiya qo‘llanmagani
uchun hijolar tengligi yo‘q. Alliteratsiyali she’rda hijolar tengligi bo‘lishi shart
emas. Ritm va ohang alliteratsiya bilan birga takror orgali ham yuzaga kelaveradi.

Moniylik she’rlari kuzatilganda, alliteratsiya usuli she’riyatning muhim
xususiyatlaridan biri bo‘lgani ko‘rinadi. “Bizing Tangrimiz adgusi radni tiyur”,
Aprinchur tiginning boshlanishi o‘chib ketgan she’ri, “O‘lim tasviri”, “Moniyga
atalgan madhiya” kabi she’rlarda alliteratsiyali she’r gadimgi turkiy she’riyatning
tuzilishida asosiy omil ekanini ko‘rsatadi.

Ammo moniylik mazmunidagi she’rlarning hammasi qofiyasiz bo‘lgan ekan,
degan xulosa kelib chigmasligi kerak. Qofiya moniylik she’rlarining tayanch
nugtalaridandir. Masalan, “Do‘zax tasviri” she’ridagi quyidagi parchalarga e’tibor
beraylik:

Tupinta olukma olmaki bar,

Tunarig tamuga tushmaki bar.

Tumanlig yaklar kelir tiyur,

Tumanlig yaklar ayar tiyur

(Oxiri insonning o‘lmog‘i ham bor,
Qorong‘u do‘zaxga tushmog‘i g‘am bor.
O‘n minglarcha shayton keladi derlar,
O‘n minglarcha shayton ish ko‘rar derlar.)

Bunday misollarni moniylik she’rlaridan ko‘plab uchratish mumkin.

1 Resid Rahmati Arat. Eski turk siiri: 1991, 8-35-s.
—_— 44 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = e Ozt =

“Devon”dagi she’rlar hagida quyidagi xulosalarga kelish mumkin:

1. Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘atit-turk™ asaridagi she’rlar ham xalq
og‘zaki ijodiga, ham individual she’riyatga mansub.

2. Matnlar islomdan oldingi davrga alogador.

Urxun yodnomalari bilan “Devonu lug‘atit-turk” giyoslanganda, badiiy
fikrlashning eng umumiy tamoyillari urxun yodnomalarida ham, «Devonx»da bir
ekanligi ayonlashadi.t

“Devonu lug‘atit-turk” va yenisey yodnomalaridagi jang lavhalari bir-biriga
motiv va syujet jihatidan shunchalik uyg‘un keladiki, “Devon”dagi to‘rtliklar
“islomdan oldingi O‘rta Osiyo xalglarining eposi”ga ? alogadorligi ma’lum
bo‘ladi. Fitratning ko‘rsatishicha, “Devon”dagi to‘rtliklar milodiy VII-VII
asrlarga oid adabiy manbalardir. Qadimgi turkiy adabiyotdagi - urxun-yenisey
yodnomalaridagi an’ana Qoraxoniylar davri adabiyotiga uzluksiz o‘tgani haqidagi
fikrlar shunday parchalarda oz tasdig‘ini topadi. Jumladan, A.Bombachi gadimgi
turkiy adabiyot bilan “Qutadg‘u bilig” o‘rtasidagi alogani tarixiy sharoit bilan
bog‘laydi: “Turkiylar uchun islomgacha bo‘lgan davrdan islomga o‘tish birdaniga
bo‘lmagan edi. An’ananing uzluksizligi Qoraxoniylar adabiyotida yaqqol
kuzatiladi. Til ilgari ganday bo‘lsa, shundayligicha qoldi”.® Qadimgi turkiy
adabiyotning chegarasini aniglashda til nihoyatda muhim.

Bombachining yuqoridagi fikri uchta manba — urxun- yenisey yodnomalari,
“Devonu lug‘atit-turk” va “Qutadg‘u bilig”ga tegishli. Turkologiyada “gadimgi
turkiy adabiyot” va “gadimgi turkiy til” nomi ostida X11 asrgacha bo‘lgan turkiy
tildagi yodgorliklar nazarda tutiladi va bu o‘zini oglaydi.

Gap “Devonu lug‘atit-turk” va urxun- yenisey yodnomalarining tilidagi
umumiylik va bu manbalardagi tasvirning uyg‘unligi hagida ketar ekan, yana
Fitratga murojaat etamiz. U yuqgoridagi asarida “Devon”dagi bir necha epik asar
parchalarini tiklaydi. Ular mazmun, ruh, poetik jihatlari, vogealar mazmuni
jihatidan xalg eposlariga taallugli ekanligi yaqgol sezilib turadi. Fitrat
“Devon”dagi to‘rtliklarni mazmuniga ko‘ra o‘n besh bo‘limga guruhlaydi. Biz bu
o‘rinda VII (Tangut begining urushi, 53-58- betlar), VIII (Uyg‘urlar bilan urush,
58-60-betlar), XII (Bir urush, 74-78-betlar), XII (Uch urush, 72-74-betlar)
bo‘limlaridagi to‘rtliklarning yodnomalardagi parchalarga nafagat g‘oya va
mazmun tomondan, balki tarixiylik nuqtai nazaridan ham uygun kelishini
ta’kidlamoqchimiz. Misol uchun “Tangut begining urushi”” deb nomlangan bo‘lim
to‘rtliklarida (8 to‘rtlik) jang manzarasi tasvirlangan.

Qatun sini jig‘iladi,
Tangut begin yag‘iladi,

! Kapanr: Paxmonos H. Kyxma Gurturrouuiap. Fapyp Fymom Hommgaru Hampuér-marbaa
oupnammacu. TomkenT, 1991, 14-6er.

2 Y36ex (hoNBKIOPUHUHT 1HK xKaHpiapu. Tomkent, dan, 1981, 88-Ger.

3 Bombauu A. Tropckue nuteparyphl. BBejieHHe B HCTOPHIO CTWIIA. “3apy0exkHas TIOPKOJIOTHS
tymamu. M.: 1986, 208-6.

_ e 45 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =
Qani ag‘ib jag‘iladi,
O‘yin suvin qizil sag‘di.

(Qatun sini gabilasi gichqirishib, g‘ulg‘ula solib, tangut begiga dushman
bo‘ldi, urush ochdi, (oqibatda) bo‘ynidan zil suv sog‘ilgan kabi bo‘lib, qoni
vijillab oqdi.)

Bu to‘rtliklardagi tarixiy vogqealar turk xoqonligi davrida yuz bergan. Qiyos
uchun Bilga xoqon yodnomasidagi tangutlar bilan bo‘lgan jang lavhasiga
to‘xtalaylik.

Yati yigirmi yashima tangut tapa suladim. Tangut bodunin buzdim, og ‘lun,
yutuzin, yilgisin, barimin anta altim (Bx, 24) — O‘n yetti yoshimda tangutga
lashkar tortdim. Tangut xalgini yengdim, o‘g‘lini, xonumonini, yilqisini, molini
o‘shanda oldim.

Bu vogea VIII asrning boshlarida — taxminan 702 yilga to‘g‘ri keladi. Ammo
tarixiy vogealarning aynan nusxasini “Devon”dan qidirish shprt emas.
“Devon”dagi to‘rtliklar xalgning ijodi sifatida paydo bo‘lgan, ya’ni ular xalq
qo‘shiqlaridir. Quyidagi parchada ham Bilga xogon yodnomasidan keltirilgan
parchadagi singari jang tasviri va tangutlarning mag‘lubiyati tasvirlangan:

Tangut susin ushugladi,
Kishi ishin elikladi,

Aran atin balgiladi,

Bulun bolup bashni tig*di.

(Tangut qo‘shinini sovuqda bosdi. Bu ish bilan erkaklar ishini masxara gildi.
Bosqinda barcha er ham otlarni har kimga bo‘lakladi (ya’ni hadya qildi). Oxirida
0‘zi asir bo‘lgach, boshi kesildi.)

Tangut xani yubildi,
O‘lum birla tubuldi,
Qazashlari tabladi,
O‘lum ko‘rub yuzi ag‘di.

(Tangut xoni uni boshdan aldadi-da, so‘ngra o‘lim bilan tepaladi, yengdi,
garindoshlari uning bu mag‘lubiyatidan orlandilar. Chunki o‘limni ko‘rgach,
uning yuzi ogargan edi.)

Mazkur to‘rtliklarda jang tasviri, gahramonlarning xatti-harakatlari, holati
batafsil tasvir etilgan. Chunki epik bayon bilan birga, naturalistik tasvir tamoyili
folklor uchun, aynigsa, doston uchun muhim xususiyatdir.

Yoki quyidagi to‘rtlik ham motiv va syujet jihatidan To‘nyuquq, Kul tigin
yodnomalaridagi aksariyat jang lavhalarini gavdalantiradi.

Eran alpi o‘qushtilar,

Qing‘ir ko‘zun baqishtilar,
Qamug* tutup to‘qushtilar,
Qilich ging‘a kuchin siqti.

_ e 4 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

(Erlar, botirlar bir-birlarini kurashga undadilar. Bir-birlariga yov ko‘zi bilan
yomon qaradilar. Butun yaroglari bilan urushga kirishdilar. Qilichlarning ginga
Kirishi giyinlashdi.)

“Devon”dagi to‘rtliklar gadimgi turk davrida shakllangan va ularga gadimgi
turk davridagi tarixiy vogealar zamin bo‘lgan ekan, yuqoridagi parchalarni tarixiy
go‘shiq janriga mansub deb garash kerak®.

Xullas, urxun-yenisey yodgorliklari va ‘“Devonu lug‘atit-turk” hamda
“Qutadgu bilig” o‘rtasidagi uyg‘unlik gadimgi turkiy adabiyotdagi an’aviylikka
ishora giladi. Kelgusida bu davr adabiyotini ana shu yo‘nalishda o‘rganish kerak,
deb o‘ylaymiz.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Tyxmmes b. FOcyd Xoc Xoxub Ba Typkwuii Kodus Tapakkuétu. Tomkent, 1994.

2. Resid Rahmati Arat. Eski turk siiri: 1991, 8-35-s.

3. PaxmonoB H. Kyxna Outurromnutap. Fadyp Fymom Hommmarm nampmuér-martbdaa
oupnammacu. Tomkent, 1991, 14-Ger.

4. V36ex QoIbKIOPHHUHT MK sKaHpnapu. Tomkent, ®an, 1981, 88-Ger.

5. Bombaun A. Troopckue nurteparypbl. BBeleHuEe B MCTOPUIO CTHIIA. ‘“3apyOeikHas
TrIopKosorus” Tymiamu. M.: 1986, 208-6.

QORAXONIYLAR DAVLAT BOSHQARUVI TIZIMINING IJTIMOIY -
SIYOSIY TERMINOLOGIYADA AKS ETISHI

HAMIDULLA DADABOYEV
Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o ‘zbek tili va adabiyoti
universiteti professori, filologiya fanlari doktori

Annotatsiya: Magolada XI-XII yuzyillar mobaynida Osiyoning ulkan yerlarida hukm
surgan turkiy sulola, ya’ni Qoraxoniylar daviat boshgaruvi tizimining 0Ziga X0S
Jjihatlari, saltanatda qat’iy shaklga solingan mansab, lavozim va rutbalar ierarxiyasining
davr obidalari so z boyligida go ‘llangan turli terminlar, aniqrog ‘i, terminologik tizimda
gay darajada ask topgani ashyoviy materiallar misolida ochiglangan. Magolani yozishda
Yusuf' Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig”, Mahmud Koshg ‘ariyning “Devonu lugotit
turk’singari noyob manbalar qatori, turfa lug ‘atlar, respublika hamda chet el olimlari
tomonidan e’lon gilingan izlanishlarga murojaat etildi. 1zlanishlar Qoraxoniylar el-yurt
boshgaruvi masalasiga favqulodda jiddiy e’zibor qaratishgani, boshqgaruv tizimi
zinapoyasi aniq shakllantirilgani, ilgari siyosat sahnasida hukmronlik gilgan sulolalar
tajribasidan unumli istifoda etilgani, shu bilan birga, boshgaruv tizimida mutlago yangi
realiyalarning yuzaga chiqishi bois fagat shu sulolaga tegishli bo‘lgan yangi

! Qarang: Paxmonos H. Kyxma OGururroumiap. Fadyp Fynom Hommaaru Hampuér-marbaa
oupnammacu. Tommkent, 1991, 16-17-6etnap.

_ e 4] = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

NN == o

tushunchalar va ma 'nolarni anglatuvchi istilohlarning qo ‘llanishga kirganini ko ‘rsatadi.
Boshgaruv tizimidan mugim o ‘rin olgan, unda bir-biri bilan chambarchas bog ‘langan,
quyidan yuqgoriga o ‘sib, darajalanib boradigan mansablar, rutbalar, lavozimlar va
unvonlarni ifodalovchi istilohlarning poydevori sof turkiy gatlamdan iborat bo ‘Igani
diggatga loyig.

Kalit so‘zlar: davlat boshqaruvi, ierarxiya, terminlar tizimi, ma 'muriy-boshgaruv,
runik bitig, tamg ‘achi, o zlashma.

Abstract. The article examines the distinctive features of the system of state
administration of the Turkic Karakhanid dynasty, which ruled vast territories of Asia
during the 11th—12th centuries. It analyzes various administrative titles, ranks and offices
attested in linguistic materials of the period, which reflect a strictly established
hierarchical structure of governance. In the course of the study, unique primary sources
such as Yusuf Khass Hajib’s Kutadgu Bilig and Mahmud al-Kashgari’s Diwan Lughat at-
Turk, along with a wide range of lexicographic works and scholarly research conducted
by national and foreign researchers, were consulted. The findings indicate that the
Karakhanids placed exceptional emphasis on matters of governance, developed a clear
administrative hierarchy, and effectively utilized the experience of preceding ruling
dynasties. At the same time, the emergence of new sociopolitical realities necessitated the
introduction of terminology expressing novel concepts specific to this state. Notably, the
core of the terminology referring to positions, titles and ranks—closely interconnected
and arranged in an ascending order — originates from the original Turkic lexical stratum.

Keywords: state administration, hierarchy, terminology system, administrative
governance, runic inscriptions, tamgachi, borrowing.

Armomauuﬂ. B cmamuve packpeiearomcsi xapakmepHble ocobennocmu cucmemol
20CY0apCcmeeHH020 YNpaesieHust miopkcekol ounacmuu Kapaxanuoos, 2ocnoocmeosasuiel
6 XI-XIl sexax na obwupnvix meppumopusix Asuu, a maxdice AHATUIUPYEMCS MECO
PAaA3MUYHbIX  MEPMUHOE, UCNOJb306AHHbIX 6 NAMAMHUKAX JSNOXU onsa  0bo3HaueHus
doicHoCmell, paHeo8 U MUMYNo8, COCMAGIABUIUX CHPO20 CMPYKIMYPUPOBAHHYIO
ynpaesnenueckylo  uepapxuio  eocyoapcmea. Ilpu  nodcomoske  cmamvu  Obliu
UCNONIL306AHBL MAKUE VHUKAIbHble ucmoyHuku, kax «Kymaoey o6unuer FHOcyga Xac
Xaoacuba, «/lusany nyeam am-mypxy» Maxmyoa Kaweapu, a maxaice pasiuunvle c1o8apu
U UCCNeO08AHUS. OMEYeCmEeHHbIX U 3apy6e:)fc1-tbzx y‘iéHblx. HOﬂy‘ieHHble oanHvie
ceudemenvpcmeyrom o mom, umo 6 Kapaxanuockom cocyoapcmee sonpocam ynpaeieHus
y0enanoce ocoboe 6HumManue, OvlIA CHOPMUPOBAHA UEMKASL CUCTHEMA GIACTHHOU
eepmuxaiu, npodykmueﬂo UCNoJ1b306aJICA onvlm npedmecmeyromux npaeauiux
duHacmuﬁ, emecme C mem 6B603HUKHOB6EHUe HOBblX peaﬂuﬁ mp€60661]l0 NOA6IEHUA
mepmuHoes ()]Z}Z 0603HalleHu}l cneuuquecmtx nowamuu u aenerull. Baswcro ommemumes,
Ymo OCHoe6da mepMuHOﬂOZMUeCKOﬁ cucmemsl, ompaofcaiomeﬁ ()OJZ.?fCHOCWlu, mumyisl U
panecu, mecHo 63auUMOC6A3AHHblE U PACNOJIOHCEHHbIE 6 l’lOp}ZaKe e03pacmanul, 80CX00UMm
K UCKOHHO MIOPKCKOMY A3bIKOBOM) C010.

Kmolteebte cuoea: eocydapcmeenﬁoe ynpaejeHue, uepapxus, mepmuHolocudecKka
cucmema, aaMuHucmpamueﬁo-ynpaeﬂeﬁueacaﬂ JIeKcuKa, pyHuieckas Haal’lqu, mameaydu,
saumcemeosarue.

Kirish.

_ e 48 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

VI-X asrlarda turkiy elatlarning siyosiy hayotida yuzaga kelgan Birinchi
hamda Ikkinchi Turk gag‘anliklari Markaziy Osiyo tarixida davlat boshgaruvining
tashkiliy-huqugiy tamoyillarini shakllantirgan muhim davr sifatida e’tirof etiladi.
Mazkur saltanatlarda gagan, gatun, tegin, yabgu, sad, tudun, eltabar, tutuq kabi
mansablar ishtirokidagi murakkab ma’muriy tuzilma shakllangan bo‘lib, turkiy
davlatchilik urug‘-gabila tizimidan markazlashgan davlat boshgaruvi tizimiga
o‘tish jarayonini ta’minlagan. Bu tamoyillar keyingi tarixiy bosqichlarda ham o‘z
ahamiyatini yo‘qotmagan.

Xususan, Somoniylar (900-999) davrida boshgaruv o‘n devon tizimi asosida
yo‘lga qo‘yilib, udel (ko‘chmas mulk) boshgaruvi yetakchi o‘rin tutgan bo‘lsa,
XI-XII asrlarda G‘arbiy va Sharqiy xoqonliklardan iborat Qoraxoniylar davlat
boshgaruvi tizimida avvalgi turkiy va islomiy ma’muriy unsurlar uyg‘unlashgan
holda davom etgani kuzatiladi. Boshgacha aytganda, Qoraxoniylar siyosiy
tuzilmasi Turk qag‘anligi va Somoniylar davri idoraviy an’analari o‘rtasidagi
uzviylik va uzluksizlikning yorqin ko‘rinishi sifatida qaraladi.

Qoraxoniylar boshgaruvida xagan el va yurtning oliy hukmdori sifatida
davlatning ichki va tashqgi siyosatini boshgaruvchi, harbiy kuchlarga
go‘mondonlik giluvchi hamda saroy-harbiy byurokratiya tizimini shakllantiruvchi
markaziy shaxs bo‘lgan. Xan, elig, beg, yugru$ (vazir), sii basi (sarkarda), hajib
(saroy amaldori), tamgaci (soliq va muhrdorlik tizimi rahbari), bitigéi (devonxona
kotibi), gazi (sudya) kabi mansabdorlarning davlat idoralaridagi faoliyati turkiy
siyosiy terminologiyaning yuksak darajada rivojlanganidan dalolat beradi.

Davlatchilik tarixida alohida mavqge’ga ega bo‘lgan ushbu mansab va unvonlar
gadimgi turkiy yozma yodgorliklar — “Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug‘otit turk”,
runik bitiglar, shuningdek, arab, fors va xitoy manbalarida keng targalgan. Bu esa
Qoraxoniylar boshgaruv tizimining chuqur tarixiy ildizlarga egaligi, turkiy tillarda
siyosiy-leksik qatlamning barqaror shakllanganini ko‘rsatadi.

Qoraxoniylar davlat ma’muriy tizimi va undagi terminologik birliklarning
mazmun-mohiyatini aniglash, tarixiy-lingvistik jarayonlar hamda siyosiy-madaniy
jihatdan mazkur istilohlarning o‘rnini belgilash bugungi kungacha o‘z
dolzarbligini yo‘qotmagan dolzarb masala sanaladi.

VI-X vyuzyillarda Markaziy Osiyoning ulkan yerlarida siyosat sahnasiga
kelgan Birinchi hamda Ikkinchi turk gag‘anligida davlat boshqgaruvini qat’iy
tartibga soluvchi markaziy ma’muriy idoralar tizimi shakllandi. Qagan, gatun,
tegin, yabgu, sad, tudun, eltdbdr, tutuq singari unvon hamda mansab egalari
keyinchalik shargiy va g‘arbiy qismlarga bo‘lingan qag‘anlik viloyatlari,
tumanlari va shaharlariga boshchilik gilgan. 900-999-yillar davomida hukm
surgan Somoniylar saltanatida boshgaruv on devondan tashkil topgan va udel
(ko‘chmas mulk) tizimi yetakchilik gilgan. XI-XII yuzyilliklarda G-‘arbiy
xogonlik hamda Shargiy xoqonlikdan iborat Qoraxoniylar davlat boshgaruvi
tizimida Turk gag‘anligi va Somoniylar davriga oid ma’muriy-boshgaruv

_ e 49 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — (_L;,y/?Ta

tizimining muayyan elementlari saglanib qolgani, ya’ni uzviylik va
uzluksizlikning uzilmagani kuzatiladi.

Qoraxoniylar yurti va el kuni (xalg) oliy hukmdor hamda oliy bosh qo‘mondon
xagan tomonidan boshqarilgan (MK, Il, 172). El ulus (davlat, mamlakat)
boshlig‘i, ya’ni “ulug® xoqon” ma’nosi Xxagan ulug birikmasi yordamida
anglashilgan: Bezdndim begim boldi xagan ulug — Bezandim (yasandim) begim
ulug® xoqon bo‘ldi (QB, 82). Xagan unvoni bilan maxsus chagirilgan qurultoyda
saylangan mo‘g‘ul imperiyasi rahbarlari, aniqrog‘i, Chingiziylar sarafroz etilgan®.
Tahlil gilinayotgan istilohning gadimgi gagan “oliy hukmdor, boshxon” shakli
“O°‘g‘uznoma”da ko‘zga tas’hlanadi: Osbu gagannuy cerigi kop kop baliglari kop
kop erdildr — Ushbu hukmdorning cherigi juda kop, shaharlari o‘ta ko‘p (LOK,
14-8). Xogonlik meros sifatida nasldan naslga o‘tavergan. Xagan tinchlik (sulh)
va urush masalalari, go‘shni el-uluslararo turli munosabatlar, xususan, elchilik,
igtisodiy, siyosiy alogalarga ko‘z-qulog bo‘lgan, i¢ el — saltananingt ichki
qurilishini tartibga solgan, viloyat, shahar, tuman boshliglari, sii basi -
lashkarboshilarni lavozimga tayinlagan yoki mansabidan bo‘shatgan, solig-boj
muammolarini 0z xohishidan kelib chigib bartaraf etgan, davlat va ma’muriyat
xizmatchilari, saroy mulozimlarini ko‘chmas mulk yoxud turfa sovg‘a, mukofot,
in’omlar bilan tagdirlagan. Xoqgonning yuqorida gaydlangan vazifalari Yusuf Xos
Hojibning pandnomasida batafsil tasvirlangan. Ma’no-mazmun jihatidan xagan
istilohi forscha sahansdh birligiga teng tushishini V. Bartold ta’kidlagan edi?.
Temuriy hukmdorlardan fagat Shohrux mirzoning xaqgani said “baxtli xon” faxriy
unvoniga ega bo‘lgani tarixdan ma’lum?.

Xan istilohi Xo‘tan va Turkiston hukmdorlari, Usmonli sultonlar davlatida
fagat hukmdor sulola vakillarini, Eronda viloyat bos’hliglari, shuningdek, bosh
vazirni ifodalagan. Mahmud Koshg‘ariy xan istilohini ba’zan Tabg‘ach (Xitoy)
hukmdoriga nisbatan qo‘llagan. Tabgac¢ xannuy torqusi telim — Xitoy xonining
ipak matosi ko‘p (MK, I, 402). Xan leksemasi arslan va bugra “erkak tuya”
zoonimlari bilan birikib, qoraxoniy hukmdorlar o‘ta xush ko‘rgan eng oliy
unvonni anglatgan. Xususan, Balasag‘un, Koshg‘ar hamda Xo‘tanni gamrab olgan
Shargiy xogonlik (1074-1102) boshlig‘i Bug‘raxon (Bugraxan) sharafli unvoniga
sazovor bo‘lgan. Yusuf Xos Hojib “Qutadg‘u bilig” pandnomasini aynan mana
shu xonga bag‘ishlab bitgan: Ajun tutti tabgac ulug Bugraxan — Tabg‘ach ulug*
Bug‘raxon olamni go‘lga oldi (QB, 8).

Qadimgi turk runik bitiglarida xan istilohi ko‘zga tashlanmaydi. Biroq
“hukmdor” (To‘n, 2) hamda “yo‘lbos’hchi, yetakchi, rahnamo” (DTS, 417)

Y Yynyynbr Nanaii. Monromus B XIII-XIV Bekax. — M.: Hayka, 1983. — C. 61; Pammna-an-aun.
Coopnuk sreronmceit. IlepeBox ¢ mepcunckoro FO.I1.Bepxosckoro. T.II. — M. — JI.: AH CCCP,
1960. - C. 18-19.

2 bapronsn B.B. JlBeHaanaTh JEKIMM 110 HMCTOPUM Typelkux Haponos Cpenneit Asuu //
Counnenust. — M.: Hayka, 1968. — C. 602.

3 A6ypassok Camapkanauii. Matiaun cabaiin Ba Mmaxman Gaxpaiin. — Tomkent, 1969. — B. 57.

—_—— =~ () =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

ma’nolarini ifodalagan gan termini faol qo‘llangan. V.Bartold gan termini xan
istilohi singari gadimgi turkiy tilda keng ishlatilgan gagan birligining gisqarishi
ogibatida vogelanganini e’tirof etgan'. Qan istilohi XIII-XIV yuzyillarda arab
tilida yozilgan hamda turk (gipchoq) tili grammatikasiga bag‘ishlangan risola-
traktatlarda “xon, sulton, hukmdor, davlat boshlig‘i” ma’nolarida kuzatiladi (At-
tuhfa, 18a8; Abu-Hayyon, 74).

Mo‘gullar hukmronligi chog‘ida xon unvoni Chingiz naslidan chiggan
hukmdorlarga berilgan. Mo‘g‘ullar go‘l ostidagi to‘rt ulus boshqgaruvi faqgat
Chingiz avlodiga xos va xon faxriy unvoniga ega shaxslar tomonidan amalga
oshirilgan. Movarounnahr hamda Avg‘onistonning shimoliy hududlarini o‘z
ichiga olgan Chag‘atoy ulusiga 31 ta chingiziy xon boshchilik gilgani tarix
sahifalarida tamg‘alangan. Shayboniylar, shuningdek, Qo‘gon va Xiva xonliklari
shohsupasida o‘tirgan xonlarning barchasi o‘zlarini Chingiz avlodi sanab, cheksiz
hokimiyatga egalik gilishgan.

Qoraxoniy hukmdorlar “el, yurt egasi” ma’nosini ifodalovchi elig istilohi bilan
e’zozlanishni yoqtirishgan. “Xalq, davlat; urug‘lar birlashmasi, ittifogi”’ ma’nosini
bildirgan el leksemasidan -lig qo‘s’himchasi yordamida yasalgan elig istilohi?. V.
Bartold ta’kidicha, Qoshg‘ar xoniga tobe bo‘lgan Movarounnahr hukmdorlarini
anglatgan®. G.Dyorferga ko‘ra, elig istilohi xogondan keyingi eng oliy mansabni
bildirgan va oxirgi bor 1130-yilda Balasag‘un hukmdorining oti yoki unvoni
sifatida qayd etilgan (II, 212). llk marta Turfon matnlari hamda shahzodalar
Kolyanamkara va Papamkaraga bag‘ishlangan uyg‘ur (turk) yozuvli bitiglarda
gayd etilgan elig yasamasi “Qadimgi turkiy lug‘at”da ta’kidlanishicha, altun, beg,
gan, qut singari so‘zlar bilan sintagmatik munosabatga Kirishib, elig altuni
“hukmdor”, elig beg “saltanat boshlig‘i”, elig gan “Qoraxoniylar davrida oliy
hukmdor unvoni”, elig quti “janobi oliylari, hukmdor” ma’nolarini bildirgan
(DTS, 170). Yusuf Xos Hojib “hukmdor, davlat boshlig‘i”’ni ifodalashda elig
istilohidan tashqari elci, elci beg, el bast, el begi terminlarini ham go‘llagan: Negii
ter esitgil bagii elci beg — Dono hukmdor nima deyishini tingla (DTS, 169); Sii
basi ya el basi bolsa 6ziin — O‘zing lashkarboshi yoki elboshi (hukmdor) bo‘lsang
(@B, 40); Elig el begi — ol bodunga ulug — Elig xalq orasida ulug‘ el begi
(hukmdor)dir (QB, 4890).

! Baprong B.B. JlBeHaanaTh JEKIMH II0 HCTOpPUM Typenkux Haponos Cpenseit Asuum //
Counnenns. — M.: Hayka, 1968.

—C. 604.

2 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. — Oxford,
1972. — C. 302; KononoB A.H. I'paMMaruka si3bIKa TIOPKCKHX pyHHYeckuxX nmamsatHukoB ( VII-1X
BB.). — JI.: Hayka, 1980. — C. 141.

% bapronsn B.B. JlBeHaanaTh JEKIMM 10 HCTOPUM TYpelUKMX Haponos Cpennedl Asum //
Counnenus. — M.: Hayka, 1968.

—C. 519.

—_—— G~ ] =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

Qoraxoniylar saltanatida bor bo‘lgan mansab-u rutbalar pillapoyasi aks etgan
davr manbalarida o°‘ta faol ishlatilgan beg istilohi bilan bir gancha ma’nolar
ifodalangan. Xususan, “Qutadg‘u bilig” matnida qo‘llanishi juda yugori bo‘lgan
ushbu birlik o‘rni bilan “el-yurt hukmdori” ma’nosini ham anglatishga xizmat
gilgan va elig istilohi bilan birgalikda ma’nodoshlik gatorini yuzaga chigargan.
Yusuf Xos Hojibning ta’kidlashicha, davlatda beg tarkibli inan¢ beg “ishonchli,
sodiq beg”, cagri beg “lochin beg” (lochindek jadal harakatlanuvchi), kir tegin
beg “qahramon, botir xonzoda beg”, cavli beg “shuhratli beg” unvonlar silsilasida
o‘ta gadrlangan va alqangan : Qayu inanc¢ beg qayu cagri beg gayu kiir tegin beg
gayu cavli beg - Qaysisi inonch beg, ba’zisi chag‘ri beg, ba’zisi botir tegin beg,
ba’zisi chavli beg (3970). Kezi kelganda, Mahmud Koshgariy asarida “Teginlar,
yani taxt vorisi, xonzoda” ma’nosining begdc istilohi yordamida ifodalangani,
kiimiis tegin “ kumushdek toza rangli xonzoda”, alp tegin “bahodir tegin”, qutlug
tegin “ muborak, saodatli tegin”, ¢agri tegin “ hujumda lochidek tegin”, kii¢ tegin
“ kuchli, quvvatli xonzoda” birikma istilohlarini urg‘ulaganini eslash o‘rinli
(MK,1,391-392). Pandomada gayd etilgan quyidagi misralarda aksini topgan kent
begi birikmasi “ shahar boshligi” ma’anosini ifodalagani anglashiladi : Negii ter
esitgil bu el kent begi — Bu el va kent begi nima deydi, eshitgin (213).

Qoraxoniylar davlat boshgaruvi tizimida hukmdor tomonidan tayinlangan
hamda mavjud devon boshliglari vazifalarini muvofiglashtiruvchi mansabdor
yetakchi mavgega ega bo‘lgan va asl turkcha yugrus hamda arab tilidan
o0‘zlashgan vazir istilohlari bilan anglashilgan.

“Qutadg‘u bilig” matnida etimologiyasi hozircha aniglanmagan yugrus fagat
bir o‘rinda qo‘llangan holda: Qayu yabgu yugrus bolur el begi (DTS, 277)
arabcha o‘zlashma asarning gator boblarida ko‘zga tashlanadi. Ushbu holat XI
yuzyilda asl turkcha istilohning Somoniylar davrida faol qo‘llanishga kirgan
arabcha o‘zlashmaga o‘rnini bo‘shatib bera boshlaganini ko‘rsatadi. Mahmud
Koshg‘ariy yugrus unvoni egasi mavjud rutbalar zinapoyasida hukmdordan keyin
turgan va qor, yomg‘ir hamda issigdan himoyalaydigan ipak yomg‘irpo‘sh uning
martabasi belgisi hisoblanishini alohida urg‘ulagan (MK, IIl, 48). G.Dyorfer
yugrus istilohini “bosh vazir, kansler” tarzida izohlagan (IV, 176). Yusuf Xos
Hojib vazirlik lavozimiga tayinlanadigan kishiga ayni mansabning belgisi
sanalgan tamg‘a (muhr), idish, tug‘, nog‘ora hamda sovut berilishini alohida
urg‘ulagan: Vazirlig anar berdi tamga ayag, Tugi kiivriigi birld berdi quyag —
Unga vazirlikning belgisi (sanalmish) tamg‘a (muhr), idish berdi, Tug‘i, nog‘orasi
bilan sovutini berdi (1022).

Temuriylar saltanatida mamlakatining ichki va tas’hqi ishlari masalalari bilan
yetti vazir shug‘ullangan; dastlabki to‘rt vazir yetakchi mavgega yega bo‘lgan. Bu
yetti vazir bevosita devon boshlig‘i —gidivan begiga bo‘ysungan. Qoraxoniylar
davlat boshgaruvi tizimida oliy hukmdor va vazirdan so‘ng uchinchi darajali
mansabdor tiksin istilohi yordamida anglashilganini Mahmud Koshg‘ariy
ta’kidlagan (MK, 1, 410). Bu istilohning etimologiyasi to‘g‘risida fikr yuritgan

—_ G~ 5 ——




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — (_L;,y/?Ta

J.Kloson uning tiig= yoki tigsi= so‘zlaridan yasalganini tahmin giladi. Ayni
chog‘da, leksemaning tegi:n istilohi kabi gaysidir gadimgi yoxud xitoy tilidan
olinganini ehtimoldan xoli emas, deb biladi’.

Boshgaruvning navbatdagi pillapoyasini si basi, sii bascisi hamda forscha-
tojikcha ispahsalar istilohlari bilan ifodalangan “lashkarboshi, sarkarda”
egallagan. Davlatning mudofaa ishlariga mas’ul sarkarda cherig tuzilishi, askariy
gismlarni qurol-aslaha, ozig-ovqat, kiyim-kechak bilan ta’minlash, chegaralarni
mustahkamlash, urush paytida yagi - dushmanni mag‘lub etish usullarini ishlab
chigish, tajribali, ishonchli, sodig, mard Kkishilarni turli bo‘lim va qism
rahbarligiga qo‘yish singari vazifalarni hayotga tatbiq etgan: Yagici oriiy qirgil
ersiglirig, yagiga alin qil kotiirsii cerig — Jangovar, sinci, yoshi ulug’
bahodirlarni, yovga qgarshi oldingi gatotga qo‘y, toki lashkarga dalda bersin (QB,
2335).

Qoraxoniylar saroyida mavjud xizmatlar ichida eng nozigi hojiblik sanalgan.
Arabcha hgjib istilohi bilan atalgan mansabdordan saltanat tomonidan olib
borilayotgan siyosat, gabul gilingan qoida, nizom, qarorlarni yuqori saviyada
bilish, xazinachi, bitigchi, ish yurituvchi ayonlar, yer-mulk ishlarini boshgaruvchi
sarkorlar, musofir elchilar va h.k. faoliyatidan xabardor bo‘lish, gabuliga
kelganlarning shikoyati, arz-holini tinglash va hukmdorga yetkazish, tashqi-ichki
nojo‘ya ishlarni tergash, ularning oldini olish talab etilgan.

Sof turkcha tamgaci istilohi anglatgan ma’no-mazmun borasida
turkiyshunoslar tomonidan turfa mulohazalar ilgari surilgan. V.Radlov e & e
< “solig, o‘lpon yig uvchi; muhrdor” (I11,100), J.Kloson: tamga.¢i “farmon,
garor, buyrug singari hujjatlarga muhr bosuvchi mansabdor” ? ma’nosini
ifodalaganini urg‘ulagan. Ilk bor “Kultegin bitigtoshi”da qo‘llangan tamgaci
istilohi ~ Qoraxoniylar boshgaruv apparatida xizmatda bo‘lgan  yuqori
lavozimlardan sanalgan. Yusuf Xos Hojib tamg‘achining adolatli, rahmdil, nizom
va (qoidalardan yaxshi xabardor bo‘lishi magsadga muvofigligini alohida
ta’kidlagan: Kani bolsa qilgi bolur tamgaci — Xulqgi to‘g‘ri bo‘lsa, muhrdor
bo‘ladi (QB, 3951). V.Gordlevskiyning gayd etis’hicha, Saljugiylar saroyida
muhr-tamg‘a bosuvchilar saltanatning siyosiy hayotida sezilarli o‘rin egallagan®.
Dashti Qipchoqg xonlari yorliglarida tamgaci termini “boj undiruvchi”: Tamgaci
tartnaqcilarga... - bojmonlar (va) torozibonlarga... (Yarlik Toxtatisha, 46; Yarlik
Timur-Kutluka, 10) hamda “solig-yig‘uvchi, soligchi”# ma’nolarini bildirgan.
Kezi kelganda tobe yurtlardan undiriladigan soliq turi tamga deb atalganini eslab

1 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. — Oxford,
1972. - C. 487.

2 Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -century Turkish. — Oxford,
1972. - C. 303.

3 Topmnesckuii U. Iocynapcrso Cenbmxykunos Manoii Asun. — M.: AH CCCP, 1941. — C. 139.

4 Pagyios B.B. OnwiT cioBaps Tiopkckux Hapeunid. [-1V. — CIT16. 1893-1911. — C. 23.

—_———— =G~ 5] ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;') - — — e Ozt =

o‘tis’h o‘rinli. Tamgaci istilohi fors tiliga o°zlashib, “botmon” hamda “soligchi”
ma’nolarida qo‘llangan (Dyorfer, 11, 565).

Qoraxoniylar davlat boshgaruvida “hukmdor devoni kotibi” lavozimi
ma’nodoshlik xarakteridagi istilohlar paradigmasi ishtirokida ifodalangan. Yusuf
Xos Hojib kotibni ilimga istilohi bilan nomlaydi: Qayusi sii basi qayusi” hajib.
Qayusi ilimga bolur soz acib- Ba’zisi lashkarboshi, ba’zisi hojib, ba’zisi so‘z
(ma’nosini) ochib (QB, 3968). Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida mazkur istiloh
alimga va imga shakllarida qayd etilgan (MK, 1,161). Lug‘atshunosning
ta’kidlashicha, imga termini, shuningdek, “xazinachi” hamda “soliq undiruvchi”
ma’nolarida ham ishlatilgan.

Asl turkcha bitigéi (< bitig “xat, noma, maktub) “devonxona kotibi” semasida
birinchi bor “Qutadg‘u bilig”da go‘llangan: Bitigci biliglig uquslug kerdk- Kotib
bilimli, zakovatli (bo‘lishi) kerak (QB, 2633). Istilohning ushbu fonetik shakli
keyingi davr manbalarida ham faol ishlatilgan. Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida
istilohning bitigici, bitkdci shakllari izohlangan (MK, 11, 369). Yasamaning
bitkdci shakli dastavval “Oltun yorug” sutrasida ko‘zga tashlanadi (DTS, 164), uni
Xorazmiyning “Muhabbatnoma” asarida ham uchratamiz (MN, 294bl). XIII
yuzyilda uyg‘urlardan mo‘g‘ullarlar tomonidan o‘zlashtirilgan bitig¢i Chingizxon
imperiyasiga kirgan uluslar hamda XIV yuzyilda Eronda ma’lum va mas’hhur
bo‘lgan (Bartold, 1968, 508). Yusuf Xos Hojib bitig¢i mansabini ta’riflar ekan,
hukmdor davlat sirlarini fagat ikki kishi, ya’ni kotib hamda vazirga oshkor
gilmasdan o‘zga chorasi yo‘qligi, shu bois har ikki amaldor elig so‘zlarini gattiq
sir saglashi, tilini tiyishi talab gilinganini alohida urg‘ulagan (QB, 2640-2642).
Tahlil gilinayotgan istiloh keyingi davr tilida ham faolligini yo‘gotmagan,
xususan, uning bitikci, bitkaci, bitkici, bitkéici, bitigici shakllarda qo‘llangani
L.Budagov (I, 242), V.Radlov (1V, 1775), J.Kloson (304), G.Dyorfer (ll, 359),
A.Vamberi (251) lug‘atlarida ta’kidlangan. Temur Qutlug® yorlig‘ida ishlatilgan
divan bitik¢i birikma istilohini N.Berezin ma’no jihatidan arabcha Kkatib
o‘zlashmasiga teng kelishini bildirgant. Bit(i) — “yozmog, bitmoqg” harakat fe’li
asosida yuzaga chiggan bitigci//bitik¢i istilohi bilan atalgan mansabdor
Temuriylar saroyida ham faoliyat yuritib, nafagat devon hujjatlarini tayyorlash,
shuningdek, cherigda xizmat qilayotgan askarlar sonini aniglash, ularga
beriladigan ulufa - maosh miqdorini nazoratdan o‘tkazish, tobe yurtlardan
tushadigan xiroj, ushr, jizya singari soliglar hajmini kirim-chigim daftarida gayd
etish singari vazifalar bilan ham mashg‘ul bo‘lgan.

Alisher Navoiyning “Majolis un-nafois” tazkirasdagi quyidagi qayd
bitikchilikning kasbga aylangani, uning ajdoddan avlodga o‘tishi mumkinligi
borasida to‘xtamga kelishga izn beradi: Xaja Mansur-Jurjan mulkindandir va
bitik¢i gavmindandir (ANATIL, 1, 299).

! Bepesun U.H. Xanckue sipnbiku. 11: Tapxannbie spibiku Toxtambima, Tumyp-KyTinyka n Caaner
T'upes. — Kazan, 1981. — C. 28.

_ e 54 —=>— e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

Yozma obidalar Qoraxoniylar davlat boshgaruvida muhtasiblik-nazoratchilik
institutining sezilarli mavgega ega bo‘lganligidan guvohlik beradi. Arab tilidan
olingan va “nazoratchi” ma’nosida dastlab “Qutadg‘u bilig”da ikki o‘rinda
go‘llangan muhtasib istilohi keyingi davrga oid turkiyda bitilgan badiiy-tarixiy
manbalarda faol ishlatilgani bilan ajralib turadi: Bulardin basa muhtasiblar turur,
bular elgi kiicliig kerdk ey #inir- Bulardan tashqari muhtasiblardir, bular qo‘li
kuchli bo‘lishi kerak, ey baraka topkur (QB, 5438). Manbalar muhtasibning har
bir bozorda faoliyat yuritgani, savdo-sotiq jarayoni, xususan, bozordagi narx-
navo, tosh-u tarozilarning talab darajadaligi, bozorga xos qgonun-qgoidalar,
me’yorlarning bajarilishini nazorat qilganini tasdiglaydi. Bu vazifalarlardan
tashqari, muhtasib zimmasiga shahar aholisi tomonidan urf-odat, rasm-rusm, diniy
majburiyatlarning so‘zsiz bajarilishi, g‘ayridinlarga garshi murosasiz kurash olib
borish kabi yumushlar ham yuklatilgan. Yusuf Xos Hojib muhtasib qo‘li kuchli
bo‘lishi, fosig, behuda, beboshlarni tergab turishi, masjid va unga ibodat uchun
keluvchi jamoatni to‘kis tutishi zarurligini ta’kidlagan: Qisa tutsa fasiq yava
boslagig, tolu tutsa mazgad jama 'atlarig — Toki fosiq behuda, beboshlarni tergab
(tutsalar), masjid (va) jamoatlarni to‘kis tutsa(lar) (QB, 5439).

Birinchi Turk va Ikkinchi Turk gag‘anlig‘i davlat boshgaruvi tizimida harbiy-
ma’muriy mansab-qurlar pillapoyasida gagandan keyingi o‘rinda yabgu hamda
sad istilohlari bilan atalgan shaxslar joylashgan, bular cherigning o‘ng va so‘l
go‘llariga qo‘mondonlik gilishgan. Qag‘anlik g‘arbiy hamda shargiy gismlardan
iborat bo‘lib, g‘arbiy gismning oliy hukmdori yabgu sanalgan. Qoraxoniylar
saltanatida bu istiloh yawgu/lyafgu shakllarida, Mahmud Koshg‘ariyning
urg‘ulashicha, “Xalgdan chiggan, xogondan ikki daraja quyi lavozimli kishi”ni
anglatgan (MK, 111, 359). Yusuf Xos Hojib tomonidan yawgu istilohining yugrus
“vazir’dan oldin tilga olinishi, tahlil etilayotgan termin fodalagan rutba egasining
mansablar ierarxiyasi uchidan o‘rin olganini ko‘rsatadi: Qayu yawgu yugrush
bolur el begi- Qaysisi yabg‘u, yug‘rush bo‘lar el begi (DTS, 249).

Qoraxoniylar davlatida sudlov ishlari Qur’oni Karim hamda Hadisi sharifga
suyanilgan tarzda turmushga tatbiq gilingan. Sudlov ishlariga Qur’oni Karim
hamda Hadisi sharifni oliy darajada o‘zlashtirgan, shariat va figh qonun-
goidalarini besh qo‘lday egallagan shaxslargagina sharafli gazi unvoni berilgan.
Yusuf Xos Hojib O°‘zg‘urmish nomidan qozi xususida so‘z yuritar ekan,
hukmdor-elig saltanat xizmatlarini bajaruvchi uch mansabga kishilarning o‘ta
sarasini tayinlashi lozimligi, bu uch kishining birinchisi gdzi, ikkinchisi — xalifa
(viloyat, o‘lka hokimi), uchinchisi — vazir ekanligini uqgtiradi (QB, 5216-5219).
Kezi kelganda, yar= “ajrim gilmoq” harakat fe’li asosida yasalgan yarguci (<
yargu “garor, hukm, sud”) istilohi “sudya” ma’nosida ilk bor “Codex Gumanicus”
matnida ko‘zga tashlangani (CC, 125-2), keyinchalik XVI yuzyil o‘zbek adabiy

! lamabaer X. OO6LIECTBEHHO-TIONUTHYECKAS W COIMAILHO-DKOHOMUYECKAS TEPMHUHOJOTUS B
TIOPKOSI3BIYHBIX NHCbMEHHBIX aMsiTHUKaX XI[-XIV BB. — Tamkent: E3yBun, 1991. — C. 55-56.

—_———————— ==&~ 5 ———————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

tili obidasi “Tavorixi guzida. Nusratnoma”da qo‘llanganini gayd etish foydadan
holi bo‘lmas (NN, 19a10).

Xulosa.

Qoraxoniylar davlati boshqgaruv tizimining shakllanishi va taraqqiyoti turkiy
davlatchilik an’analarining tarixiy izchillik asosida rivojlanganini yaqqol
ko‘rsatadi. VI-X vyillardagi Birinchi va Ikkinchi Turk qag‘anliklarida shakillgan
siyosiy-ma’muriy tuzim Somoniylar davridagi idoraviy boshgaruv unsurlari bilan
uyg‘unlashgan holda XI-XII yuzyillarda Qoraxoniylar davlatida mukammal
darajada qayta namoyon bo‘ldi. Bu holat turkiy siyosiy tafakkur, davlat
boshgaruvi madaniyati va mansablar tizimining yuzyillar davomida uzviylik va
uzluksizlik asosida yashab, yangi tarixiy sharoitlarga moslashganini tasdiglaydi.

Qoraxoniylar ma’muriy bishgaruv idorasida xagan, xan, elig, beg, yawgu kabi
istilohlar bilan atalgan yuqori mansabdorlar davlatning siyosiy bargarorligi,
hududiy birligi va harbiy qudratini saglashda muhim rol o‘ynagan. Yugrus$/vazir,
tiiksin, hajib, tamgaci, bitigéi, sii basi/ispahsalar, muhtasib, qazi singari lavozim
egalari esa markaziy davlat idoralarining samarali faoliyat yuritishini ta’minlagan.
Ularning har biri davlatning ichki tartib-intizomi, solig tizimi, harbiy qudrati,
elchilik munosabatlari, sud-huqug amaliyoti, saroy qabuli va boshgaruv
jarayonining boshqa ko‘plab sohalarida o°ziga xos o‘rin tutishgan.

Magolada tahlil etilgan manbalar: “Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug‘otit turk”,
qadimgi turk runik bitiklari, uyg‘ur (turk) yozuvidagi yodgorliklar, shuningdek,
arab, fors-tojik va xitoy tarixiy obidalari Qoraxoniylar boshqaruv tizimi o‘ziga
xos terminologik paradigmaga ega bo‘lganini tasdiqlaydi. Terminlar tizimining
aksariyati ma”no jihatdan boy, ko‘p vazifali va ijtimoiy-siyosiy hayotda keng
qo‘llangan bo‘lib, ularning shakllanishida turkiy an’ana yetakchik gilgan. Ayrim
istilohlarning keyingi davrlar, jumladan, Temuriylar, Shayboniylar, Qo‘qon va
Xiva xonliklari boshgaruv amaliyotida amalda qolgani ularning tarixiy
yashovchanligini ko‘rsatadi.

Shu nugtayi nazardan, Qoraxoniylar boshgaruvi terminologiyasini tadqiq etish
nafagat turkiy xalglarning siyosiy-madaniy taraqgiyot tarixini yoritish, balki
hozirgi tilshunoslik, chunonchi, tarixiy leksikologiya va tarixiy terminologiya
uchun ham muhim ilmiy-metodologik ahamiyat kasb etadi. Ushbu tadgiqot
natjjalari turkiy davlatchilik an’analarining chuqur ildizlarga ega ekanini
ko‘rsatib, ularni yangi ilmiy yondashuvlar asosida izchil o‘rganish zarurligini
dalillaydi.

Xullas, Dunyo tamaddunida munosib o‘ringa ega bo‘lgan Qoraxoniylar davlat
boshgaruvi tizimi xususida mulohaza yuritishda ilk eski turkiy til manbalari
gatori, gadimgi turkiy til va eski o‘zbek adabiy tiliga oid obidalarga, shuningdek,
xitoy, arab, fors-tojik, ingliz, nemis, rus va boshga tillarida yaratilgan turfa
tadgigot hamda lug‘atlarga murojaat gilish magsadga muvofig.




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

ORI r; > == 2 2
Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Abdurazzoq — A6aypas3ok Camapkanauii. Matiau cabiaiiH Ba MakmMau OaxpaiiH.
— TomxkeHnt, 1969. — 462 6.

2. Abu Hayyon — PacynoBa H.A. HccnenoBanus si3bika «Kutad an-umpak Ju-nucan
an-atpak» AOy Xaititana. Mopdonorus, nekcuka u rioccapuid. Jlucc. kaHa. (GUIOIN.
Hayk. — Tamxkent, 1969. — 153 c.

3. ANATIL — Anumep HaBowuii acapmapu THUIUHHHT w3oxXiu nyratu. |-1V. —
Tomxkent: E3ysun, 1983-1985.

4. At-tuhfa — M3bickaHHbIi Aap TIOPKCKOMY s13bIKY: I pammarndeckuii Tpakrat XIV B.
Ha apaOCKOM si3bIke. BBeneHue, TeKCHKO-TPAMMAaTHIECKHA OYepK, TepEeBOI, TIIOCCAPHIA,
rpamMmaTtuydeckuii ykazarens J.1.Pa3zpioBa u M. T.3useBoii. — Tamkent, 1978. — 450 c.

5. Bartold — Bapronsn B.B. JIBeHanuarh JIEKIMU 1O UCTOPUH TYPELKHX HApOJIOB
Cpenneti Aznu // Counnenns. — M.: Hayxka, 1968. — C. 190-192.

6. Berezin — bepesun WU.H. Xanckue sipibiku. |1: Tapxauubie spibiki ToXTaMbliia,
Tumyp-Kytnyka u Caaner ['upes. — Kazan, 1981.

7. Budagov — Bynaaros JI.3. CpaBHUTEIbHBINA CIOBaph TypPEIKO-TATAPCKUX HAPEUHiL.
I-11. — CII6., 1869-1872.

8. Chuluuni Dalay — Yynyynst [anaii. Mouronus B XIII-XIV Bekax. — M.: Hayka,
1983. - 223 c.

9. Gordlevskiy — T'opanesckuii B. Tocynapctso CenbkykuaoB Manoit Asun. — M.
AH CCCP, 1941. - 206 c.

10. Dadabayev — [anabaeB X. OOIIeCTBEHHO-TIONUTHYECKAs M  COLUAIBHO-
SKOHOMHUYECKass TEPMHUHOJOTHS B TIOPKOS3BIYHBIX MHUChMEHHBIX TamsaTHukax XI-XIV
BB. — TamkenT: E3yBun, 1991. — 186 c.

11. DTS — JipeBHeTtopkckuii cioBap. — JI.: Hayka, 1969. — 676 c.

12. Dyorfer — Doerfer G. Turkische und mongolische Elemente im Neuperzischen. -
Bd. I-1V. — Wiesbaden, 1963-1975.

13. Clauson — Sir Gerard Clauson. An Yetimological Dictionariy of Pre-thirteeth -
century Turkish. — Oxford, 1972.

14. CC — Gronbech K. Komanisches Worterbuch. Turkischer Wortindex in Codex
Cumanicus. — Kopenhagen, 1942.

15. Kononov — KononoB A.H. I'pammaTtnka s3bIKa TIOPKCKHX PYHHYECKHUX
namstHEKOB ( VII-IX BB.). — JI.: Hayka, 1980. — 255c.

16. LOK- Jlerenga o6 Orys-karane. lllepbak A.M. Orys-Hame. Myxabbat-Hame.
[laMATHUKK NpeBHEYHTYPCKONW M CTapoy30eKCKOH mUChbMEeHHOCTH. — M.: Boctounas
muteparypa, 1959. - 171 c.

17. MK — Maxmyn Komrapwuii. [leBoHy nyroTHUT Typk. TapKMMOH Ba Hamipra
taitpnoBun C.M.Mytamum6os. I-11l. — TomkenT, 1960-1963.

18. MN - Xopesmu. Myxa66ar-Hame. @azpuioB 3. Crapoy30eKCcKHH SI3BIK.
Xopesmuiickue namsatHEKH X1V Beka. I, 1. — Tamkent, 1966, 1971.

19. NN — TaBapuxu ry3uga. Hycpar-name. HccienoBaHue, KpUTHUECKHH TEKCT,
aHHOTAllMs, OrJIaBlieHHne © Ta0bnWIa CBOJHBIX OIJIABIICHWH  KaH[.(HION.HAYK
A M.AkpamoBa. — Tamkent: ®aH, 1967. — 438 c.

20. QB — KOcyd Xoc Xoxud. Kyraary Ommur. TpaHCKpUIIHUS Ba XO3UPrH y30eK
twimra taBcud. Hampra taii€pnosun dumonorus dannapu kanmumatu K.Kapumon. —
Tomkent: @an, 1971. — 964 6.

—_ G ] =




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

G_\\\'_;) = <13 = (;7%/7_53
21. Radlov — Pagmos B.B. Omsit cioBapst Tropkckux Hapeunit. I-IV. — CII6. 1893-
1911.

22. Rashid ad-din — Pammng-an-nua. Coopuuk jerommceii. IlepeBom ¢ mepcHICKOro
10.I1.Bepxosckoro. T.I1.-M. — JI.: AH CCCP, 1960. — 248 c.

“QUTADG*U BILIG” QORAXONIYLAR DAVLATINING BOSH NIZOMI
SIFATIDA

QUDRATULLA OMONOV
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti birinchi prorektori,
filologiya fanlari doktori, professor

Annotatsiya. Maqgolada turkiy tilda yaratilgan «Qutadg ‘u biligy buyuk mafkuraviy va
davlat boshqaruvi asoslari tahliliga bag‘ishlangan asar ekanligi, unda turkiy xalglar
dunyoqarishi va davlat boshqaruvining azaliy an’analari bilan islom mafkurasi
uyg ‘unlashgan ekanligi tahlilga tortiladi. Shuningdek, asar goraxoniylar davrining
boshqaruv qonunlari majmuasi sifatida o ‘git va pandu nasihat yo ‘sinida badiiy yo ‘l bilan
yoritilgan. Bundan tashqari maqolada asar nomida kelgan “qut” birligi uning
boshqaruvga yo ‘naltiriganligini ko ‘ratishi misollar orqali dalillangan.

Tayanch tushunchalar. Yusuf Xos Hojib, “Qutadg‘u bilig” asari, qoraxoniylar
davlati, idora qilish usuli, siyosat, gonun-qoidalar, “qut”, tangrigut, idiqut, boshgaruv
tizimi.

Annomayun. B cmamve ananuzupyemcs, umo nucbmeHHwvil namamuux «Kymaoey
ounuey», CO30aHHbINL HA MIOPKCKOM SI3blKe, npedcmasisiem cobot mpyo, NOCESIWEHHbII
AHATUZY OCHOB 20CYOAPCMBEHHO20 YNPAGIEeHUS, 6 KOMOPOM MUPOGO33PEHUE MIOPKCKUX
Hapooos u OpesHUe mMpaouyuUu 20CYOAPCMBEHHO20 YAPABICHUS COYemaomces ¢
ucramckol uoeonocueu. Ilpouzgeedenue marxce Xy0OdHCeCMEEHHO NPeOCMABICHO KAK
€800 AOMUHUCMPAMUBHBIX 3aKOHO08 3noxu Kapaxanudos 6 ¢hopme HacmasieHuu u
cosemos. Kpome moeo, 6 cmamve Ha npumepax 0OKA3blBAEMCsl, YMo eOUHUYA «KYm» 6
HA36aHUL NPOU3BEOEHUSL YKAZbIBAEH HA €20 AOMUHUCTHPAMUBHYIO HANPABLEHHOCHTb.

Knroueevie cnosa. HOcyp Xoc Xaoowcuob, xnuea «Kymaoey oOunuey, 2ocyoapcmeo
Kapaxanuoos, memoo ynpasnenus, noiumuxa, 3aKoHbl U Npasuld, «Kymy», maHespuxym,
UOUKYM, AOMUHUCTPAMUBHASL CUCEMA.

Abstract. This article analyzes how the written monument "Kutadgu Bilig," written in
the Turkic language, is a work devoted to analyzing the foundations of public
administration, in which the worldview of the Turkic peoples and ancient traditions of
public administration are combined with Islamic ideology. The work is also artistically
presented as a collection of administrative laws of the Karakhanid era in the form of
instructions and advice. Furthermore, the article uses examples to demonstrate that the
unit "kut" in the title of the work indicates its administrative focus.

Keywords. Yusuf Khos Hajib, the book "Kutadgu Bilig,"” the Karakhanid state,
governance method, policy, laws and regulations, "kut," tangrikut, idikut, administrative
system.

—_——— =G~ 5§ ———————————— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

T — oz

«Qutadgu bilig» turkiy tilda yaratilgan buyuk mafkuraviy va davlat
boshqgaruvi asoslari tahliliga bag‘ishlangan asardir. U turkiy xalglar dunyoqarishi
va davlat boshgaruvining azaliy an’analari bilan islom mafkurasi uyg‘unlashgan
asar sifatida yuzaga keldi [1]. Ajdodlarimiz davlat boshgaruvi va turkiy
gonunchilik bilan bog‘liq tafakkurning eng yugori cho‘qqisini «Qutadg‘u bilig»
asarida ko‘ramiz. Asar qoraxoniylar davrining bosh gomusi — konstitutsiyasi
darajasidagi kitobdir. Oc‘rta asrlarda davlat qonunlarini o‘gitu yo‘sunlar
ko‘rinishida, badiiy yo‘l bilan yoritish an’anasini sharq adabiyotida Yusuf Xos
Hojib boshlab berdi [2].

Adibning eng katta yutug‘i shundaki, u davlat va jamiyatni boshgarishning
yo‘l-yo‘riglarini, davlat tuzuklarini badiiy ko‘rinishda yoritib berganligidadir.
Uning bu ixtirosi sharg xalglari adabiyotida keng tus oldi. Buni saljugiylar vaziri
Nizomulmulkning «Siyosatnoma»(1077) hamda amir Kaykovusning o‘g‘li
Gilonshoh uchun yozgan «Qobusnoma» (1082) asarlari misolida kuzatamiz.
Ta’kidlash o‘rinliki, «Qutadg‘u bilig» goraxoniylar davri adabiyoti va adabiy tili
bug‘roxon turkchasining ulug® obidasidir. Asar 1069-1070 yili yozib tugallangan.
Bu haqgda alloma asarning so‘nggi bobida shunday yozadi:

Yil altmish iki erdi tort yuz bild,

Bu soz sozlddim men tutup jan siird.

(To‘rt yuz oltmish ikkinchi yil edi,

Jon kuydirib bu so‘zlarni so‘zladim [ya’ni, adog‘iga yetkazdim]).

IX asrning ikkinchi yarmidan hokimiyatni idora qilish qoraxoniylar
sulolasidan bo‘lgan hukmdorlar qo‘liga o‘tishi bilan ma’lum bir muddat so‘nib
golgan ijtimoiy-siyosiy va madaniy hayotda yana jonlanish, rivojlanish boshlandi.
Qoraxoniylarning hokimiyatini mustahkamlash, jamiyatdagi turli siyosiy
institutlarni tiklash, davlat siyosiy-ijtimoiy tuzumining usullarini belgilash, turli
ijtimoiy tabagalarning vazifasini tayinlash, ular o‘rtasidagi muomala va
munosabat normalarini, idora usuli nizom-qoidalarini ko‘rsatib berish vazifasi
qo‘yildi. Davr va jamiyat o‘z ko‘zqarashlarini o‘zgartib bordi, bu esa turkiy islom
mafkurasiga asoslangan yangi boshgaruv mafkurasiga ehtiyojni yuzaga keltirdi.
Ushbu ehtiyojni Yusuf Xos Hojib «Qutadg‘u bilig» asari orgali gondirib berdi.
Qoraxoniylar davlatini idora gilish usulini, siyosatini, gonun-goidalarni, rasmu
odatlarini, axlog prinsiplarini o‘zida mujassamlashtirgan nizomnoma sifatida
“Qutadg‘u bilig” asarini yaratdi.

Xos Hojib ushbu kitobini Koshg‘arda ekanligi chog‘ida yozib tugallaydi va
goraxoniylardan bo‘lmish Tavg‘ach Bug‘raxonga tortiq giladi. Bu to‘g‘rida
asarning nasriy mugaddimasida shunday yozilgan: Bu kitabni tasnif qiligli
Balasagun mavludlig parhiz idisi er turur. Amma bu kitabni Kasgarda tiigdl gilip,
Masrig mdliki Tavgacxan iiskingd Kikiirmis (Bu kitobni bituvchi Balasag ‘un
mavludlig‘, parhiz egasi er turur. Ammo bu kitobni Koshg ‘arda tugal qilib,
Mashriq maliki Tavg ‘achxon goshig ‘a keltirmish).

—_——— =~ ) =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

SRS = T

Asar xonga g‘oyat manzur bo‘ldi va muallifni o‘z saroyida xos hojiblik
lavozimiga ko‘tardi. Shundan so‘ng allomaning nomi elda Yusuf Xos Hojib deb
yoyildi.

Ayni choqgacha ushbu buyuk asarning, asosan, bir girrasiga — uning didaktik,
pand-nasihat ruhiga ko‘proq urg‘u berib, u ayni yo‘nalishda yozilgan asarlar
gatorida o‘rganilib kelinmogda. Aslida, o‘gitu nasihat ohangi uning bir girrasi
xolos. Asarning tub mag‘zi va nima magsadni ko‘zlab yozilganligini anglashda
kitob nomining tahlili yo‘l ko‘rsatadi.

Shu o‘rinda “Qutadg‘u bilig”ning davlat boshgaruviga yo‘naltirilgan asar
sifatidagi mazmun-mohiyatini to‘g‘ri tushunishga asos vazifasini o‘tovchi Kkitob
otida kelgan “qut” so‘zining qo‘llanuv vazifasiga va anglamalariga bir 0z e’tibor
garatsak.

Bugungi o‘zbek filologiyasida asar otida qo‘llangan “qut’ning “baxt, saodat”
anglami ko‘zda tutilib, “Baxt keltiruvchi bilim; saodatga yetaklovchi kitob”
mazmunida ochiglash yetakchi.

Turkologiyada eski turkiy tilda qo‘llangan siyosiy va huquqgiy atamalarning
yuzaga kelishi, uning yuksaluv bosqgichlari, ularning o‘tmish boshgaruv
institutlarda qo‘llanuv  tegrasi, ma’no-mazmuni singari masalalar yaxlit
tekshirilmagan. Shuning uchun bo‘lsa kerak, “qut” so‘zining siyosiy atama
sifatidagi anglami izlanuvchilar diggatidan chetda qolib kelgan ko‘rinadi.

Turkiy xalglar tarixida “qut”ning siyosiy va huquqiy atama sifatida ildizi uzoq
o‘tmishga ega. Bu teran ildizlar turkiy davlatchilik tarixi bilan uzviy bog‘liq.
Islomga gadar Markaziy Osiyoda zaminada bo‘y ko‘rsatgan ko‘pgina davlatlarda
“qut” so‘zi yurt egasining otiga yoki unvoniga qo‘shib aytilgan. Chunonchi,
eramizdan burungi 200 yillarda qurilgan Xun davlatida imperatorlarni “tangriqut”
(tangri qut) unvoni bilan atashgan. Keyingi saltanatlarda ham o‘z xoqonlarini
shuning singari unvon bilan atash rusum bo‘lgan. IX asrda asos solingan uyg‘ur
idiqut davlatida hukmdorlar “idiqut” (idi qut, idi>izi>iyi>ega “tangri” ma’nosini
tashiydi) sifati bilan atalgan. lkkala o‘rinda ham yurt egalarining unvoniga
qo‘shilib kelayotgan “qut” so‘zi “baxt, igbol” anglamidan boshga bir ma’no
tashimoqda [3]. Bizningcha, “qut” siyosiy-huquqgiy atama sifatida “hukmdorning
kuch-qudrati, salohiyati, shon-shavkati, davlat boshgaruvi, siyosiy hokimiyat”
ma’nolarida kelmoqgda. Quyida ana shu anglamalarning ayrimlari ustida so‘z
yuritsak:

“Qut” bilan bog‘liq faktlar eski turkiy bitiglarda ham uchraydi. Eng muhimi,
bitiglarda ushbu so‘z hokimiyatni qo‘lga Kiritish, boshqarish bilan bog‘liq
garashlar gayd etilgan o‘rinlarda keladi va “siyosiy salohiyat” anglamida
go‘llaniladi. O‘rnak o‘rnida Kul tigin bitigida Bilga xoqon tilidan berilgan —
“Ténri yarligaduqin ti¢tin 6ztim qutum bar ii¢iin gagan olurtum. Qagan olurup yoq

Ween

igbolim bor uchun xogon bo‘ldim” deya ochiglash u gadar to‘g‘ri emas. Chunki
yolg‘iz baxt-saodat, igbol bilan davlat va yurtni yuksaltirib bo‘lmaydi. Buning

—_— = () ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

SRS = T

uchun siyosiy salohiyat, kuch-qudrat kerak bo‘ladi. Shuning uchun matnni
“Tangri yarlagagani uchun, gobiliyatim, (siyosiy) salohiyatim bor uchun xoqon
bo‘ldim. Xogon bo‘lib, yo‘q, gashshoq xalgni butunlay oyoqga qo‘ydim” deb
o‘girsa matn mazmuniga uyg‘un keladi.

Bitiglarning boshga bir yerida “qut” so‘zi “xoqon” so‘zi bilan birikib
“siyosatdonlarning sha’ni, oriyati” ma’nosida kelgani kuzatilmoqda. Buning
yaqqol tasdig‘ini Bilga xoqon bitigidan olingan quyidagi jumlada ko‘rish
mumkin: “Uzi tinri iduq yir sub... gagan quti tapqilamadi #riné toquz oguz
bodun yérin subin idip Tabga¢garu bardi” (“Yuqorida osmon, kutlug® yer-suv...
xogon quti (yurt egasining sha’ni, oriyati) yo‘l bermadi shekilli, to‘quz o‘g‘uz
xalqi yerini, suvini tashlab Tabg‘achga ketdi”).

Eski yozmalarda “davlat (hukumat)” va “ozodlik (erkinlik, mustaqillik)”
anglamalarida ham “qut” so‘zi qo‘llanilgan. Qadimgi “O‘g‘uzxoqon” dostonida
yuqoridagi fikrimizni tasdiglovchi ayrim misollar bor. Jumladan, O‘g‘uzxon
yurtga egalik qilib o‘z saltanati chegarasini kengaytirish ishlari bilan mashgul
bo‘lib yurgan bir chog‘da. O‘zga bir yurtning egasi unga quyidagi so‘zni aytadi.
“Bizniy qutumiz senin qutuny bolmi§ bizniy urugimiz senin yigainniy urugi
bolmis bolup turur. ... Men send basimni qutumni berdmen” [5]. Matnda birinchi
va ikkinchi sirada kechgan “qut” “davlat (hukumat)” ma’nosida, so‘nggisi esa
“bosh” so‘zi bilan juft holatda “ozodlik, erkinlik” anglamida kelmoqda. Buni
o‘zbekchaga “Bizning davlatimiz (hukumatimiz) sening davlatining (hukumating)
bo‘ladi, bizning urug‘imiz sening nasl-nasabingning urug‘i bo‘ladi. ... Men senga
boshimni, ozodligimni (erkimni) beraman” deya, o‘girgan ma’qul [6]. Ana shunda
“bizning hukumatimiz sening qo‘l ostingga o‘tdi, senga bo‘yunsinamiz” degan
ma’no Kkelib chigadi. Bu o‘rinda xonga bosh egish, taslim bo‘lish hagida so‘z
bormoqda.

Qadimda “qut”ning “jon, ruh, tiriklik” semalari ham bo‘lgan. Buning o‘rnagini
“Qutadg‘u bilig”ning o‘zidan topamiz:

Tirilsiini tiirkdn quti miy qutun,

Tilinstini kérmdz qaraqi otun [7].

Turkiylar joni ming qut ila yashasin,

Ko‘ra olmaslar qarog‘i o‘t bila teshilsin.

“Shonu shavkat, dovrug” ham “qut” so‘zi tashigan ma’nolardan biridir.
Ushbu anglam bilan bog‘liq o‘rnaklarni ham asardan uchratamiz:

Kitapkd bitindi bu xagan ati,

Bu at mdnii qaldi, ey tirkdn quti [8].

Kitobga bitildi bu xoqon oti,

Bu ot mangu qoldi, ey turkiylar shavkati.

Umuman, eski yozma yodgorliklarda “qut” so‘zi “hukmdorning kuch-qudrati,
salohiyati, shon-shavkati, davlat boshgaruvi, siyosiy hokimiyat”, “siyosiy
salohiyat”, “yurt egasining sha’n va oriyati”, “davlat (hukumat)”, “ozodlik
(erkinlik, mustaqillik)”, “jon, ruh, tiriklik”, “shonu shavkat, dovrug‘” singari

—_>— ——— (]l = ——




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\\\-.;) - . -zt =

anglamlarda qo‘llanilganini ko‘rish mumkin. Bu esa o‘sha gadim chog‘lardayoq
“qut” atama sifatida siyosatga yo‘naltirilgan semantik maydon kasb etganidan
darak beradi.

Bulardan tashgari ham “qut” turkiy xalglar davlatchilik tarixida siyosiy-
huqugiy atama sifatida qo‘llanganini tasdiglovchi ko‘plab misollar mavjud. Ana
shularga tayanib, “Qutadg‘u bilig”’ni hozirgi o‘zbekchaga “Baxt keltiruvchi bilim”
talgini bilan bir gatorda “Kuch-qudratga, siyosiy salohiyatga, ozodlikka, shonu
shavkatga yetaklovchi kitob” anglamida izohlash muallifning asarni yozishdan
ko‘zlagan magsadiga uyg‘un keladi. Chunki “Qutadg‘u bilig”ning mugaddimasida
shunday yozilgan: “Bu kitap qayu padsahga ya gayu iglimga tegdi ersd, gayat
uzluqindin, nihayatidin neé¢d korkliglikindin ul elldrnin hukamalari, alimlari
qabul qilip, tekmi biri bir tiirliig at lagab berdilir; Cinliglar “Adabu-I-muluk” at
berdilar, Macin malikinin nadimlari “Ayinul mamlakat” atadilar, Masrigliglar
“Ziynatul umara” tep aydilar. Eranliglar “Sahnamai tiirki” tedildr, ba’zilar ma
“Pandnamai muluk” temislar, Turanliglar “Qutadgu bilig” teb aymislar [9].

«Qutadg‘u biligrning nasriy mugaddimasida turkiy tilda bu kitobdan
yaxshiroq asar yo‘qligi, Sharq ellarida u turli nomlar bilan dovrug® qozongani
gayd qgilinadi.

O‘sha bitilganlarning mazmuni shunday: «Chinu Mochin olimlarining bari
ittifoq bo‘ldilarkim, Mashriq viloyatida, butun Turkiston ellarida Bug‘raxan
tilincha, turk lug‘aticha hech kimsa ushbu kitobdan yaxshiroq tasnif gilgan emas.
Bu kitob qaysi podshohligga, gay bir iglimg‘a yetgan bo‘lsa, g‘oyat
yaxshilig‘idan, nihoyatda ortiq jozibaliligidan o‘sha ellarning donishmandlari,
olimlari gabul qilib, har biri bir turli ot-lagab qo‘ydilar: chinliklar «Adabu-I-
muluky» («Hukmdorlar odobi») nom berdilar; Mochin podshohining xizmatkorlari
«Ayinu-l-mamlakaty («Mamlakatning ko‘zi») atadilar; mashrigliklar «Ziynatu-I-
umara» («Olimlar ziynati») deb aytdilar; eronliklar «Shahnama-yi turkiy»
(«Turkiy Shohnoma») dedilar, ba’zilari esa «Pandnama-yi muluk» («Podshohlar
pandnomasiy») demishlar; turonliklar «Qutadg ‘u bilig» («Qut berguchi bilimy) deb
aytmishlar.

Ushbu ma’lumotlar o‘tmishda asar boshga hukmdorlarning davlat
boshqgaruvidagi qo‘llanmasiga ham aylanganligini, uning qo‘lyozmalari keng
targalganligiga dalil bo‘la oladi. Kitobning turli nomlar bilan atalgani to‘g‘risidagi
ma’lumotlarga tayanib ayta olamizki, «Qutadg‘u bilig» o‘rta asrlarda turkiy
dunyodagina emas, butun sharq hukmdorlari orasida tanigli edi. Asarning qo‘shni
ellarda berilgan nomiga garab ham u ko‘proq boshgaruv masalalariga e’tibor
garatilganligini ko‘rish mumkin.

Umuman, “Qutadgu bilig” asarini turkiy tilda yaratilgan eng buyuk
mafkuraviy asar sifatida baholash kerak. U ming yillar ga’riga ildiz otgan turkiy
xalglar dunyogarishi va davlat boshgaruvi an’analarini islom mafkurasi bilan
uyg‘un kesimda turkiy xalglar uchun oz ildizidan uzilmagan va yangi davr islom
dini mafkurasiga ters bo‘lmagan davlat boshgaruvi tizimini va turkiy gonunchilik

—_ = (2 =000 <




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

SCRNr; 3= == o
majmuasini  yaratdi. U vyaratgan qonunchilik tizimi bugunga gadar
davlatchiligimiz boshgaruvida samarali qo‘llanib kelinmoqda.

Foydalanilgan adabiyotlar:

[1] Omonos K.I1I. Acap otuaa kenran «KyT» cy3u Tyrpucuna. // «Kyramry Oumury —
Oyrok MabHaBUi Mepoc. Mnmuii koudepenuus matepuamnapu. Tomxkent, 2010, 3- 6.

2] FOcyg Xoc Xoowcub. “Kyraary owmur”. TpaHCKPUIINS Ba XO3UPTH y30€K THIUTA
taBcu®. Hampra Taiiépnoun K.Kapumos. TomkenT, 1971.

[3] Biz burungi tadgiqgotlarimizda xoqgonlar unvonida kelgan “qut” so‘zi “baxt, iqbol”
anglamida qo‘llangan degan ko‘z garashda edik (Mcxoxos M., Coouxos K., Omonos K.
Manry Oururmap. Tomkent, 2009. 94-6). Birog, izlanishlar bu fikr ko‘pda asosli
emasligini ko‘rsatmoqda.

[4] Sodigov Q. Turkiy til tarixi. Toshkent, 2009. 302-b.

[5] XI-XV acpuunr typkuii €3yBuaaru éaropaukiaap. Tomkent, 1994, 112-6.

[6] “Qut’ning “ozodlik, erkinlik” ma’nosida qo‘llanilishi Q.Sodiqov izlanishlarida
chuqur o‘rganilgan. Coouxos K. Typkuii €3ma Earopiukiaap TWIH: agadWii THIHHHT
f03ara Kenuiy Ba Tukiaanuimm. Tomkedt, 2009, 131-6.

[7] FOcy Xoc Xoocu6b. “Kyraary Owmur”. TpaHCKPHITIHMS Ba XO3UPIH Y30€K THINTA
taBcud. Hampra taitépnosun K.Kapumos. Tomkenrt, 1971. 80-6.

[8] FOcyp Xoc Xoocu6. Yma acap. 78-6.

[9] FOcy Xoc Xoocu6. Yima acap. 48-6.

DUNYA TARIHI ACISINDAN KARAHANLILAR'IN ONEMI

EKBER N. NECEF

Ortagag Tiirk tarihi arastirmacisi

Ozet: Bu makale Karahanllar Devleti’nin diinya tarihi acisindan tasidigi 6zgiin
onemini siyasal, toplumsal ve hukuki doniisiimler zaminida degerlendirmektedir. Yaklasik
dort asir boyunca Orta ve Merkezi Asya’da hiikiim stiren Karahanlilar, Tiirklerin Kitlesel
bicimde Miisliiman kimlik kazanmasinda belirleyici rol oynamis, aym zamanda Tiirk-
Islam siyaset diisiincesinin sekillenmesine yon vermistir. Makalede ozellikle Yusuf Has
Hdcib’in Kutadgu Bilig adl: eserinde ortaya ¢ikan siyasi akil, iktidar tasavvuru, adalet
anlayisi ve hukuki rasyonelligin Karahanli doneminde nasil ozgiinlestigi tartisilmaktadir.
Bununla birlikte Karahanli devlet yapisimin kut, iktidar, akil, hukuk ve toplumsal diizen
baglamlarinda Islam diinyasina sundugu yeniliklerin Selcuklulardan baslayarak genis
Miisliiman cografyayi etkiledigi vurgulanmaktadir. Sonu¢ olarak Karahanli siyaset ve
hukuk diisiincesinin Miisliiman diinya i¢in oynadigi roliin, Bati diinyasinda Roma siyaset
ve hukuk sisteminin oynadigi rolle benzer 6l¢ekte oldugu ileri siiriilmektedir.

Anahtar Kelimeler: Karahanhlar, Tiirk-Islam Siyaset Diisiincesi, Kutadgu Bilig,
Iktidar, Tiirk Hukuk Tarihi, Akil, Miisliimanlasma, Siyasi Tarih, Orta Asya.

Abstract: This article examines the unique significance of the Karakhanid State in
world history within the framework of its political, social and legal transformations.

—_— =~ (3 =000 <



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

O~ <P — O
Reigning for nearly four centuries across Central and Inner Asia, the Karakhanids
played a decisive role in the mass Islamization of the Turks and contributed substantially
to the formation of the Turkic-Islamic political tradition. The study particularly focuses
on the notions of political rationality, sovereignty, justice, and legal reasoning
articulated in Yusuf Khass Hajib’s Kutadgu Bilig, demonstrating how these concepts
gained new dimensions under the Karakhanids. It also highlights the far-reaching
influence of Karakhanid political and legal concepts on the broader Islamic world,
beginning with the Seljuks. Ultimately, the article argues that the role of Karakhanid
political and legal thought in Islamic civilization is comparable to that of Roman political
and legal heritage in Western intellectual history.

Keywords: Karakhanids, Turkic-Islamic Political Thought, Kutadgu Bilig,
Sovereignty, Legal Tradition, Reason, Islamization, Central Asian History, Political
Theory.

Yaklasik 400 yillik yasam siireci bulunan Karahanlilar Devleti Tiirk tarihi
acisindan her anlamda belirlegici konumdadir. Bu belirlegicilik, ozellikle
Tiirklerin miisliiman bir kimlik kazanmasinda anlasilir durumdur. Onemli olan
bunun diinya tarihi bakimindan kavranilmasi ve Oneminin aydinlatilmasidir.
Cagdas tarih caligmalar1 acisindan bir giliciin diinya c¢apinda Oneminin
kavranilmasi, s6z konusu giiciin tarihi degistirme olanagi sergilmesine baghdir.
Tarihi degistirme anlayisi ¢agdas tarihgiligin, Hegel in degimiyle bizzat felsefenin
temel niteligidir. Hegel igin ancak o zaman tarih felsefi acidan bir ozellik
tasimakta ve dolayisiyla tarih bir bilim olmanin Gtesinde diislinsel anlam
tasimaktadir. Bu kapsamda Karahanlilar'a diinya tarihi acisindan Ozellikler
kazandiran temel nitelikleri dikkate alarak bir degerlendirme yapmak
durumundayiz.

Karahanlilar, simdiki Orta ve Merkezi Asya ile Dogu Tiirkistan i énemli bir
kismini kapsayan siyasi bir gii¢ olarak 840-1212 yillar1 arasinda mevcut olmustur.
Bu donem tiirklerin kitlesel halde miisliimanlagsmasi, ayn1 zamanda Hilafet
siirlart disinda bir Tiirk siyasi kimliyinin olusumu bakimindan dikkat ¢ekicidir.
Bu ozelligiyle, Karahanhlar'in ilk miisliiman-Tirk devleti oldugu zikr
edilmektedir. Dolayisiyla Karahanllar bir tarafdan Eski Tirk siyasi, diger
tarafdan Islami toplumsal-idari kimligin pargasidir. Bu &zellik, Karahanlilar'a
sadece devlet ve hiikiimdarlik nitelikleri agisindan degil, ayn1 zamanda toplumsal
ve hukuki iligkileri bakiminda da 6nceki Tiirk devletlerinde farkli bir statius
kazandirmistir. Burada, diinya tarihi bakimindan ¢ tiirli bir degisim soz
konusudur. Bu degisim, o denli etkin ve belirlegicidir, ki yansimalar1 Selguklu ve
sonrasi tiim bir Miisliiman cografyasini etkilegecek derinlikte olmustur. Cagdas
tarihgilik agisindan Karahanlilar'in diinya tarihi bakimindan 6nemini 6ne ¢ikaran
iste bu degisimlerdir.

DEGIiSiM OLARAK DUNYANIN TARiIHi OLGUSALLIGI

_ e B4 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

Bilindigi gibi, gerek Hegel, gerekse de Marks'in tarih yorumlarini savunan
kapitalist ve sosyalist tarihgilik tarihi insan iligkilerinin devinimi olarak
kavramaktadir. Diisiinsel agidan tarih, diinyanin bu deviniminin kavranilmasinda
olgusal niteliktedir. Bu olgusallik diinyanin degisimini, gelisimini ve insani
iliskilerin ge¢misten gelecege dogru ilerlemesini kaydetmektedir.

Diinya kendi halinde olgusaldir ve bu 6zelligi bakimindan tarihsel olaraq hep
haraket halindedir. Diinyanin kendi dogal hareketlili§i, onun tarihsel
hareketliligiyle biitiinlesmektedir. Bu hareketlilik insan varligmin diinyaya
egemen olmasida ona tarihsel bir anlam ve énem bicimektedir. insan aglinin
egemenligi, ancaq tarihsel oldugu diisliniildiigii zaman kavranilandir. Bu 6n kosul,
bizzatihi insani tarihsel olarak hep 6ne dogru yonlendirmektedir. Dolayisiyla
insanin kendisini tarihsel oldugunu diisiindiigi Ol¢ekte diinyasal oldugu
anlagilandir. 1 Ancak bu, XVIIL.Yiizyilda Bati1 diisiincesinde sonlu diinya
anlayisinin 6ne ¢ikmasi ile anlasilan bir tarih ve ayni zamanda diinya yorumudur
ve dolayisiyla denilebilir ki Karahanlilar'in egemen oldugu donem agisindan,
genelde Islam diisiincesi bakimindan pek bir anlam ifade etmemektedir. Felsefi
acidan bu boledir ve dolayisiyla bu haliyle tartismaga pek agik degildir.

Ote yandan, diinyanin degisim halinde oldugu miisliiman zihniyyeti acisindan
da kavranilir bir durudmdur ve hatta ibn Haldun'un tarih yorumunda da tarihsel
ilisumun degisim halinde oldugu belirtilmistir. Nitekim, Karahanlilar'in da i¢inde
bulundugu Miisliman teolojisi agisindan sabit, ancak degisim sdz konusu
oldugunda vurgulanir bir ozelliktir. Yani, konuyu metafizik tarih alanmna
tasidigimiz zaman diinyanin degisim halindeki konumu onun tarihi niteligini
aydinlatmaktadir. O halde, kendi gelenekselligi i¢inde Karahanlilar'in varligi bir
reaksiyon olarak tarihin sahnesine ¢ikmaktadir ve bizzati bu Krahanli toplumu
acisindan da kavranilan bir durumdur.

IKTiDAR ANLAYISININ DEGIiSiMi

Karhanli Devleti'ninde siyasi hakimiyetin giic donanimi ve iktidar kudreti
bakimindan ilahi oldugu vurgulanmaktadir. Nitekim, Karhanl hiikiimdarlari
onceki Tiirk hiikiimdarlart gibi kendi yonetimlerinin ilahi saadete olgusuna bagh
bulunduguna inanyordular. Adina Yusuf Has-Hacib tarafindan bizzat kut denilen
bu iktidarin Tanri idaresine bagimli durumu, Tiirk hiikiimdarlarina kendilerini
“?955iin yeryiiziindeki temsilcileri” olarak gérmek hakkini tanimistir.?

Siyasi iktidarin ilahi bir giiciin temsili olarak insani iliskilerdeki 6nceligi, onun
belirlegici oldugu kadar, hukuki niteligini de sergilemekteydi. Kavramsal anlamda
kut iizerinden tartisilacaksa kuskusuz bu boyleydi; aym1 zamanda da degildi.
Nitekim, bu doénemde kut anlayisinin Karahanlilar'da degisime ugradigini
gormektegiz. Bu degisimi Yusuf Has Hacib'in ayni isimli eseri de (Kutatgu-bilig)

! Marcuse Herbert, Us ve Devrim (Hegel ve Toplumbilimin Dogusu), Ceviren Aziz Yardiml,
Istanbul: 1dea,1989, s. 180 ve d.
2 Geng Resat, Karahanli Devlet Teskilati, Ankara: TTK, 2002, s. 33 ve d.

—_—— =~ (5 =0



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = St2 = /’Fg)
tamimlamaktadir. Yusuf Has Hacib, kutu bizzat devlet olarak vurgulamktadir. Kut,
artik salt anlamda hiikiimdarin kendi varliginin her tiirlii siyaset iistii konumlanigi
degil, devletin tanrisal niteligidir.*

Kut olarak devletin daha biitlinsellesmis halinin ortaya c¢ikartilmasi, Tiirk
iktidar anlayisinin Islami bir boyut gegirdiginden haber vermektedir. Kut bir tiirlii
kisisellik degil, tamlik halidir. Iktidar hakkinin tepeden tabana dogru bu yayilmasi,
onun salt bir tanrisal gii¢ olmakla birlikte, hukuki niteligini de 6ne ¢ikartmaktadir.
Yusuf Has Hacib bu giice iki yeni anlam da yiiklemektedir: aki/ (us/us) ve goniil.
Bu iki anlam, “miinasip tavir ve hareket”le 6zdeslesmektedir.?

Iktidarin akilsalligi islam siyaset diisiincesinde pek vurugulanmayan bir
niteliktir ve bu anlamda Yusuf Has Hacib tarafindan siyasi hakimiyetin dogasina
iliskin ortaya attig1 bir yeniliktir. Ornegin Maverdi'nin hiikiimdarmn 6zellikleri
hakkinda yaptigir 10 nitelik arasinda aki/ bulunmamaktadir. Maverdi'ye gore
halife olacak bir kimsede 10 temel vazife aranmalidir:

- [Im: bu nitelik dinin korunmasi anlamina gelmektedir;

- Adalet: bu dogru diistincenin kendisini gosterdigi ahlaki 6zelliktir;

- Kifaye: bu miilk (toprak) ve insan (toplum) varliginin savunulmasinin
onkosuludur;

- Tebaa hakki: toplumun hak ve hukuklarinin savunulmas;

- Cihad: iktidarin askeri niteliklerinin ilahi dogrultularda yansimasidir;

- Cizye: Bir oOnceki niteligin sonucu olarak belirli bir miikellefiyet
talebidir;

- Zekat: iktidarin adil paylasimini segilegen maddi unsurdur;

- Sadakat: biirokratik nizamin 6l¢iistidiir;

- Liyakat: Ehil kimseelrin yetkiyle donatilmasidir;

- Denetim: Toplumun yonetiminin dine vacibata uygunlugunun
olcusidiir.®

X-XI. Yiizyillarda yasamis Ebu el-Hasan Ali ibn Muhammed ibn Habib el-
Maverdi safii mezhebi hukukgusu olmanin disinda, ilk miisliiman siyaset
teorisyenidir. Siyaset'in Islam dini agisindan konumu epey ge¢ dénemde (IX.
Yiizyildan itibaren) miisliiman bilginleri arasinda tartisma konusu yapilmistir. Bu
durum, siyaset anlayisinin miisliimanlar tarafindan genel anlamda hilafetle birlikte
diistindiiklerini, iktidarin topraksal (miilk) niteliklerinden daha ziyade karakterik
niteliklerini dikkate aldiklarin1 gostermektedir. Dolayisiyile spz konusu olan
giiciin dogas1 degil, gii¢ pratikleri dncelik tasimistir. Maverdi giiciin hukukiligini
iIm'le tanimlamak geregi duymus, belli ki ilm hiyerarsik bir igerikte kavramistir.
S6z konusu bu hiyerarsik icerik bilginin ilahi dogasindan kaynaklaniyordu.

1 Yusuf Has-Hacib, Kutatgu-bilig, Resit Rahmeti Arat, Ankara: TTK, 1994, 730-750 beytler (ay-
Told1' nin Hiikiimdara Cevabz).

2 Yusuf Has Hacib, Kutadgu-bilig, beyt 1933-1934, 1978.

% Rosenthal Erwin 1.J, Ortacag'da Islam Siyaset Diisiincesi, Tiirkcesi Ali Caksu, Istanbul: iz, 1996,
s. 53-54.

—_ =~ (6 =0



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)
Maverdi'ye gore “Allah insanlara (el-umma) bir lider (peygamber) gonderdi.
Onun araciligiyla hilafet meydana getirdi. Onun kanaliyla da din birligini (al-
milla) korudur ve yonetimi (al-siyasa) ona birakt1”.

Maverdi'nin “yOnetim sanati” dedigi sistemde ilm disinda diger 6zelliklerin
tamami “tavir ve hareket”le baglantilidir ve birer 6l¢ii niteligi tasimaktadir. Onun,
iImi peygamberden gelen bir bilgi devamliligi olarak gordiigii ve bunu belli bir
Ogretiye sabitledigi anlasilmaktadir. Yani s6z konusu olan ilmin neligi degil, onun
olgusalligidir. Maverdi'nin bu konuda korumaci davrandigi ve siyasal alanda
geleneksel yonetim ilminin devamliligini 6nemsedigi anlagilmaktadir.

Selguklu donemi siyaset teorisyeni olarak one ¢ikan Gazzali de belirli dlclide
Maverdi'nin sundugu nitelikleri dogrular, ama korumaci degil esitlegici tavir
sergiler. XI-XII. Yiizyillarda yasamis {inlii bilgin Ebu Hamid Gazzali'ye goére “din
ve devlet ikiz kardestir”. Bu agiklamayla Gazzali hilafet hakki ile sultanlik
haklarin1 esitlemek istemis, Abbasi halifesi karsisinda Sel¢uklu sultanlarinin
yonetimine mesruluk kazandirmak istemistir. Gazzali'nin hamisi konumunda
bulunan Selguklu doneminin Gnlii veziri Nizamiilmilk (1018-1092) kendisiyle
0zdeslesen unvanindan da anlasildig1 gibi “nizamlayici” bir bakis sergilemektedir.
Ote yandan Nizamiilmiilk {inlii yapit1 “Siyasetname”den de anlasildig1 gibi, bir
siyaset bilgisinin temellerinden ziyade iktidar etigi iizerine yogunlasmustir.>

Yapilan bu yorumlari dikkate aldigimizda Yusuf Has Hacibin iktidar “akil ve
gonil” lizerine inga etmesi Karahanli siyasi kimliginin orijinalligini
sergilemektedir. O halde burada sorulmasi gereken Oncelikli sorusu siyasal
kimligin akilsalliginin ne oldugudur?

AKILIN SIYASALLIGI

Yusuf Has Hacib siyaseti dort temel iizerine inga etmektedir:

- adalet

- dovlet

- akil

- kanaat®

Yusuf Has Hacib siyaset pratigi bakimindan tiim bu soyut tanimlara birer
somut karakter bigmistir:

- adalet-Kiin Togd1

- devlet-Ay Togdi

- akil-Ogdulmis

- kanaat-Odgurmis

S6z konusu bu dort karater ayn1 zamanda devlette birer mevkii ifade ediyordu:

! Black Antony, Siyasal islam Diisiincesi Tarihi (Peygamberden Bugiine), Tiirkgesi Sevda
Caligkan, Hamit Caliskan, Ankara: Dost, 2010, s. 136

2 Black, Siyasal Islam Diisiincesi, s. 148-172.

% Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, Yayma Hazirlayan Cetin San, Serap Tuba Yurteser, istanbul:
Kabalci, 2009, s. 70-71

—_ G (] =000



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

O = o 2
- Kiin Togdi olarak adalet hiikiimdari
- Ay Togd1 olarak devlet veziri
- Ogdulmis olarak akil vezirin oglunu
- Odgurmis olarak kanaat ise vezirin kardesini tanimlryordu.

Birisi me adil ol konillik 6ze
Tkinci bu devlet kut ikbal tiize
Ugiincii hired ol ulugluk bile
Tortiingi kana at ve afiyet bile.?

Yusuf Has Hacib yapitinda ¢ok ilging bir siralama izlemistir. Kitabin ilk bes
kism1 Allah, peygamber, dort halife, Karahanli hiikiimdar1 ve kosmoloji yapinin
tarifini igermektedir. Hemen pesinden insam1 Kimligini akil iizerinden
aciklamaktadir.? Igingtir, Yusuf Has Hacib tiim bir siyasi yapmi dort temelinden
liclinli vezirle baglant1 i¢cinde aciklamistir.

Karahanli siyaset sistemi

Vezir
Hiikiimdar Vezirin oglu
Vezirin kardesi

Bu siyasal yapida akil (ukug) vezirin oglunu timsalinde orta yas (olgun)
haddinde gosterilmistir. Kitabin Ogdulmis'la ilgili kisminda akil bir tiir obraz
halinde ortaya konulmakta ve soyut, somur, bedensel, karakterik, psikolojik
olarak tanimlanmaktadir:

Aklin 6zellikleri
1.mahiyet
Ukus 2.ad
(Akal) 3.sifat
4.gorlintlist
5.karakter
6.hareket
7.yas
8.derece
9.fiziki gorkemi
10.qidas1
Bu tablo adeta bir akil haritasidir. S6z konu bu harita ii¢ yonli bir yapida
sunulmaktadir:

1 Ayn1 eser, beyt 65-66, s. 80-81.
2 Ayn1 eser, beyt 148-161, s. 115-117.

—_ =~ 0§ =000



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

G_\\l.\\\-_-_‘) - . e Ozt =

Akal haritasi

1.Dil
Akl 2.S6z
3.Yaz1

Bu sunum Karhanlhilar'dan XX. Yizyilin baslarina kadar tim Tirk
devletlerinde hiikkiimdar fermanlarinin yapisini sergilemektedir.

Ozbek arastirmact Qosimjon Sodiqov konuya iliskin bir ¢alismasinda dili “so6z
ve yaz1” olarak tasnif ederken, Yusuf Has Hacib'in sunumu dogrultusunda sozii
“agmak” (konusma), yazim (biti) “tamamlamak” (karar) olarak tarif eder.! Bu
yap1 Siyasal anlam kazanmaktadir. Dolayisiyla akil iktidar-devlet (hiikiimdar-
vezir) iligkisini kapsayici nitelikte tanimlanmakta ve yonetim anlayisinin 6ziinii
icermektedir. Nitekim kanaat da bir tiir akil pratigi olarak sunulmaktadir.

Tiim bunlar ne anlama gelemktedir?

Bu, bilgimiz kadariyla, metafizik diislince kapsaminda devletin
akilsallastirilmasinin ilk ve tek oOrnegidir. Akil devlete hukuki bir anlam
kazandirmakta, iktidarin varligini tanrisal belirsizlikten sdylemin alanina
cekmektedir. Devlet akliyla beraber devlettir ve devlet kendi doniisiimiinii akilsal
anlamda gerceklestirmektedir. Aklin disinda devletin varligi diisiiniilemez ve bu
siyasi diigiincenin iki belirlegici (yonetim akli ve yoOnetim pratigi) niteligidir.
Devlet akli oalrak siyasi akil tam oalrak var oldugu sanilan bir devlette yegane
gerekce olarak goziikmektedir. Avrupa diisiincesinde aklin siyasalligi ancak
XVII-XVIIL. Yiizyillarda anlagilmaga baslandigini dikkate aldigimizda Karahanli
siyaset diigiincesi inkilabi bir nitelik arz etmektedir.

Aklin siyasallig1 bir siyasi akil degildir. Akil burada zamansal bir nitelik
sergiler. O, canlidir, ayn1 zamanda “burda ve simdi”, yani kendi kendisinin 6l¢iisii
olarak diyalektik bir igerikte tanimalanmaktadir.

Yusuf Has Hacib'in “diyalektiginde”, 6zellikle de hiikiimdar ile Ogdulmis’in
karsilikli konusmasinda bir tiir olumsuzluk kendisini gostermektedir. Hiikiikmdar
ne kendisinin, ne de vezir babasinin katkis1 olmadan Ogdulmis’in “nasil fazilet
sahibi oldugunu” sorgularken, siyasi bir varlik gibi kendisini akil karsisinda
olumsuzlastirmaktadir. Bu olduk¢a onemli bir husustur. Yusuf Has Hacibin
satirlarin1 okurken bir anlamdan sonra devletin kendisinin akilsal bir yap1 haline
geldigi distinilmektedir. Nitekim, konuya iliskin hiikikkmdarin bir sorusunu
yanitlarken Ogdulmis tanrisal bilginin sadece hiikiimdara 6zgli olmadigin1 ve
kendisi gibi tiim insanlarin hakki oldugunu agikca vurgulamktadir. Devletin
dogas1 akil olarak kendini akilsal bir olusum iginde kaybetmesi IX-XII.
Yiizyillarin Karahanli diinyasinda insan faktoriiniin ne denli biiyiik bir degisim

! Sodiqov Qosimjon, Qoraxoniylar davri turkiy yozma yodgorliklari tili, Toshkent: Akademnashr,
2025, s. 82-96.

_ e Y =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)
gecirdigini s0ylemege olanak tanimaktadir. Kuskusuz bu modern anlamda bir
insan degil, metafiziksel diisiince kapsaminda insanin kazandig1 en ideal anlamdir.

Bu anlamda karsimiza ikinci bir soru daha c¢ikmaktadir: s6z konusu bu
olusuma gerekge neydi?

Karahanli smirlar1 icinde yer alan bugiinkii Ozbekistan cografyasini
inceledigimizde ilging bir manzarayla karsilasiyoruz. Ozbekistan cografyasinda
her tiirlii cografi yapilanmalarin birer pargasi bulunmaktadir: ¢6l, bozkir, dag,
orman, deniz, sahra ve d. Boyle birbirinin i¢ine ge¢mis cografyada yasamsalligin
olanakli hale gelmesinde tek tip bir yasam anlayisini siirdiiriilmesi diisiiniilemez.
Dolayisiyla dogal ortam insanlardan daha pratik ve akilsal etkinlik talep
etmektedir. Karahanlilar'in (Yusuf Has Hasib timsalinde) bunu iyi gozlemledigi
gozikmektedir.

HUKUKI DEGIiSiM

Iktidarin yapisiin degisimi onun hukuksal olarak degisimini sergiler.
Hukuksal yapi, aym1 zamanda Karahanli dovletinin yazinsal konumu
olusturmaktadir. Yusuf Has Hacibin kutadgu bilig dedigi sey aslinda “mutlulugun
hukuksal varlig1”dir.

Karahanlilar i¢inde buldunuklari siyasi-toplumsal ve dinsel yapt dolayisiyla
tore Ve seriat hukukunun birlikte kullanildigi bir devlet nizamina sahiptiler. Siyasi
alan1 tore nizamlarken, toplumsal, ticari ve aile nizamina serii hukuk hiikm
ediyordu. Burada hukukun bir dengeleyici olusu s6z konusudur. Artik burada
karsimizda mutlak anlamda bir hiikiimdar s6z konusu olamaz. Dolayisiyla gii¢
olarak hiikiimdar1 vezir dengelemektedir. Bu anlamda devlet giicii olan kutun
toplumsal alana ¢ekilmesi, toplumsal mutlulugun 6ne ¢ikarilmas: gerekmetedir.

Genis anlamda degerlendirildiginde gerek Kutadgu bilig, gerekse Atabetiil-
hakayik eserleri hukuk metinleridir.! Diger tarafdan bu donemde Kerhi (61.952),
Debusi (61.1039), Pezdevi (61s1089) ve 6zellikle de Serahsi (61. 1097) gibi biiyiik
fikh alimleri yetismistir. Bu alimlerin 6nemli 6zelligi hukukta i¢ctihat anlayigin
savunmalaridir. Bu da, Karahanlhlarin Islam diinyas1 agisindan olusturdugu soz
konusu akilsal alana taninan serbestlikten kaynaklaniyordu. Bu alimlerin eserleri
giiniimiizde dahi Hanefi mezhebinin temel hukuk kitaplar1 arasinda zikr
olunurlar.?

S6z konusu bu agir fihki metinlerle kiyasalndiginda Kutadgu bilig ve
Atabetiil-hakayik daha sadece ve tiirkce insanlara hukuki, ahlaki ve terbiyevi
bilgiler sunmaktadir. Ornegin Edib Ahmed Yiikneki'nin “Atabetiil-hakayik”inda

! Sahin Ozger, Siyasetnamelere Gére Karahanlilar ve Gazneliler Devletlerinde Hukuk Anlayisinin
Temelleri, Hac1 Bayram Veli Universitesi Yiiksek Lisans Tezi, Ankara 2019, s. 64.

2 Uslu Rifat, “Karahanhlar Dénemi Islam Hukukgulrindan Semsiil-Eimme es-Serahsi”, Manisa
Sosyal Arastirmaalr Dergisi, 2016, cilt 6, say1 2, s. 157-169.

—_ s~ [ ==



TURKOLOGIYA / TURKOLOGY / 2025, # 3-4

ORI r; > === 2 2
peygamberin bakis bucagindan bir diinya tasavvuru sunulmaktadir.! S6z konusu
bu eserlerde giiclii bir hukuk anlayis1 bulunmaktadir. O.Sahin bununla ilgili
onemli bir husus tespit ettigini belirtmektedir: “Hukukun iistiinliigii gibi bir
kavramin daha diinyanin higbir yerinde ortaya ¢ikmadigi ir donemde Yusuf Has
Hacib kanunu beylikten ve iktidardan ¢ok daha {istiin tutmasi, basta Karahanlilar
olmakla Tiirk devlet anlayisinda kanun ve tére gibi kavramlara ne kadar 6nem
addedildigini gostermektedir”.?

Ceza, hilkm, hiddet, siddet, herhangi bir giinah ve kusur halinda Yusuf Has
Hacib gerekli hukuki islemde akla 6ncelik taninmasini vurgulamktadir.

Akil, bu manayt kastederek, boyle bir hadise hakkinda ne der, dinle (Kutadgu
bilig, beyt 640)

Baz1 beytlerinde Yusuf Has Hacib oldukga pritik fikirler seslendirmistir.
Ornegin eserinin bir yerinde “hukuk ile parasal yasami” esitlemistir. Toplum
yasaminin siirdiiriilmesinde birinin varligim1 6tekiyle esit géren bu yorum
gilinlimiiziin toplumsal hayat ile 6zdeslesmektedir.

Memleketin diregi, temeli saglamligi, esasi ve koke iki sete baghdir

Bunlardan biri halkin hakki olan kanun, digeri de hizmette bulunanlara
dagitilan giimiistiir

(Kutadgu bilig, beyt 2132-2133).

Sonuc

Karahanli devlet yapisinda gézmlemledigimiz gerek siyasal, gerekse hukuksal
degisimler tiim bir Miisliiman toplumlar1 acisindan hayati 6nem tagimaktadir. Bu
degisimleri sosyal, kiiltiirel, 6zellikle de dinsel alanda da izlemek olasidir. Ancak
altim1 6zellikle ¢izdigimiz bu iki hususu dikkate aldigimizda Karahanh siyaset ve
hukuk anlayiginin genel anlamda Miisliiman diinyasindaki varligini Roma siyaset
ve hukuk sisteminin Bati diisiincesindeki roluyla kiyaslamak miimkiindiir.

Kaynakc¢a

1.  Black Antony, Siyasal Islam Diisiincesi Tarihi (Peygamberden Bugiine),
Tirkgesi Sevda Caligkan, Hamit Caliskan, Ankara: Dost, 2010

2. Edib Ahmed Yiikneki, Atabetiil-hakayik, Hazirlayan Aysegiil Cakan, Istanbul
Tiirkiye Is Bankasi, 2022 (2. Bsk.).

3. Geng Resat, Karahanli Devlet Teskilati, Ankara: TTK, 2002

4. Marcuse Herbert, Us ve Devrim (Hegel ve Toplumbilimin Dogusu), Ceviren
Aziz Yardimli, Istanbul: idea,1989

! Edib Ahmed Yiikneki, Atabetii'l-hakayik, Hazirlayan Aysegiil Cakan, Istanbul Tiirkiye Is
Bankasi, 2022 (2. Bsk.).
2 Sahin, Siyasetnamelere Gore Karahanlilar ve Gazneliler Devletlerinde Hukuk, s. 66.

—_ e ] == <



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2

5. Rosenthal Erwin 1.J, Ortacag da Islam Siyaset Diisiincesi, Tiirkcesi Ali Caksu,
Istanbul: iz, 1996

6. Sodiqov Qosimjon, Qoraxonwylar davri turkiy yozma yodgorliklart tl,
Toshkent: Akademnashr, 2025

7. Sahin Ozger, Siyasetnamelere Gére Karahanlilar ve Gazneliler Devletlerinde
Hukuk Anlayisimin Temelleri, Hac1 Bayram Veli Universitesi Yiiksek Lisans Tezi, Ankara
2019

8.  Uslu Rifat, “Karahanhilar Dénemi Islam Hukukculrindan Semsiil-Eimme es-
Serahsi”, Manisa Sosyal Arastirmaalr Dergisi, 2016, cilt 6, say1 2, s. 157-169.

9.  Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, Yayina Hazirlayan Cetin San, Serap Tuba
Yurteser, Istanbul: Kabalc1, 2009

10. Yusuf Has-Hacib, Kutatgu-bilig, Resit Rahmeti Arat, Ankara: TTK, 1994.

QORAXONIYLAR TARIXI BO‘YICHA YANGI MA’LUMOTLAR:
DOD-BEK BITIGI, “NASABNOMA”LAR

G‘AYBULLA BOBOYOROV
O zR FA Milliy arxeologiya markazi bosh ilmiy xodimi,
tarix fanlari doktori, professor

Annotatsiya: Ushbu maqolada turkiy el-uluslar davlatchiligining yuqori bosgichi
bo ‘Igan Qoraxoniylar sulolasi (960-1212) o ‘tmishini yoritishda o ziga X0S o ‘rin
tutadigan yangi ma’lumot - bilgilar ko rib chigiladi. Ulardan biri Qozog ‘iston
respublikasi Taroz (Jambul) shahrida joylashgan “Dovud-bek magbarasi “dagi arabcha
bitiklar bo ‘Isa, ikkinchisi Toshkent va Turkiston viloyatlarida yashaydigan ijtimoiy
gatlam vakillari — o zbek va qozoq xo jalar go ‘lida saglanayotgan “Nasabnomalar “dir.
Dovud-bek gabrtoshidagi yozuvlar ushbu yodgorlik 1262 yilda vafot etgan Qoraxoniy
boshgaruvchilaridan biri Qutlug*-To ‘ng‘a Ulug*-Bilga llik-xon / Igbol-xon Dod-bek
Isfahsolor ibn llyas ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziyga tegishli ekanini
ko ‘rsatmogda. Nasabnomalar esa Qo ‘qon xonligi (1709-1876) boshqaruvi chog ‘ida
Toshkent, Turkiston va ushbu shaharlar tegralaridagi gishloglarda yashagan xo jalarga
berilgan shajara turidagi yozma manbalardir. Ushbu shajaralarda keltirilgan Qoraxoniy
boshgaruvchilariga tegishli ma lumotlar Dod-bek at-Taroziy shaxsi bilan bog ‘lig ayrim
masalalarga aniglik kiritadi. Har ikkala turdagi yozma yodgorlik bilgilari Tarozda
ko ‘milgan Qoraxoniy boshgaruvchining oti Dovud-bek emas, Dod-bek ekanini
ko ‘rsatmogda. Chamasi, Dod-bek XIII yuzyillikning ilk o‘n vyilliklaridagi Chingizxon
bosqini chog ‘ida mo ‘g ‘ullarga bo ‘ysunib, o zining ichki boshgaruvini saglab golgan
Qoraxoniylar sulolasining Tarozdagi tarmog ‘idan bo ‘Igan.

Ushbu bilgilarga tayanib, Taroz va uning tegralaridagi Qoraxoniylar boshgaruvi
Chingiziylar boshgaruvi chog ‘ida ham deyarli 50 yilcha saglanib qolganini aytish
mumkin.

Kalit so‘zlar: Qoraxoniylar, Taroz, “Dovud-bek magbarasi”, bitiktosh, Dod-bek,
unvon, “Nasabnoma”, xo jalar, Toshkent, Turkiston.

—_— S [ ==



TURKOLOGIYA / TURKOLOGY / 2025, # 3-4
NN — o 2

Qoraxoniylar xoqonligi (960-1212) o‘tmishini Yyorituvchi yozma manbalar
ko‘proq fors, gisman arab va turk tillarida yozilgan bo‘lib, keyingi yillarda ushbu
xogonlik o‘tmishiga tegishli bilgilar xitoy yilnomalaridagi bilgilar negizida
yanada boyimogda. Shuningdek, izlanuvchilar qoraxoniylar chog‘i madaniyatiga
tegishli arxeologik topilmalar — turli bitiklar va tanga-pullarga tayanib,
goraxoniylar o‘tmishining shu choggacha qorong‘u bo‘lib kelayotgan tomonlarini
yoritmoqdalar. Aynigsa, Samargand tegralaridan topilayotgan qayroqtoshlar,
Qirg‘izistondagi turli bitiklar - Burana yodgorligi tegralaridagi gabr yozuvlari
goraxoniylar bilan bog‘liq ko‘plab chigalliklarga aniglik kiritdi. Bunday
topilmalar sirasiga goraxoniylarning so‘nggi boshgaruvchilari bilan to‘g‘ridan-
to‘g‘ri bog‘liq Taroz shahridagi Dod-bek yodgorligi va “Nasabnoma”larni kiritish
mumkin.

1. Dod-bek gabrtosh bitiklari.

Taroz (Jambul) shahrining yerli turg‘unlari tomonidan “Davud-bek kasana”
(Dovud-bek magbarasi) deb ataladigan ushbu tarixiy yodgorlik shahar
markazidagi bog‘ hududida joylashgan. Magbara gadimda musulmon gabriston
bo‘lgan joyda qurilgan, keyinchalik esa bu yer turli me’moriy inshootlarni oz
ichiga olgan bog® maydoniga aylantirilgan. Pishiq g‘ishtdan qurilgan ushbu
magbara to‘rtburchak shaklda bo‘lib, uning ustki gismi gumbazsimon yo‘sinda
ishlangan (garang: 1- ilova). Magbaraning ichida markaziy gismda oq rangli ikki
gatlamdan tashkil topgan to‘rtburchak ko‘rinishdagi marmar gabr toshi saglanib
golgan (garang: 2- ilova). Har ikki gatlamining tashqi burchaklarida arab
yozuvidagi so‘zlar o‘rin olgan. Ushbu yozuvni ilk bor atogli shargshunos V.V.
Bartold o‘qigan va rus tiliga o‘girgan. Bartold o‘sha yillarda (1902-1903) Avliyo-
ota (hozirgi Jambul) uezdining boshlig‘i bo‘lgan, o‘zi ham shargshunos va
arxeolog o‘laroq tanilgan V.A. Kallaur tomonidan yuborilgan ushbu gabrtosh
nusxasi negizida arabcha so‘zlarni quyidagicha o‘qigan:

gl e Sl Candl Caalia 3L Jolall alladl puladdl o jall s Sasdl SL Ay ) 1aa
5 e ek ) 5 Gall Jola clincal) (o58e eldall a0 e BIAN Gaa Gall Saa 2 K1
Faball s 85 J2) avia andll g Jiadll pase Gpalladl Sy s ) 531 (fiaa b s (Jaalisdll
JUl Sy &) 18 5 aly Jialll 5 o Sl 5ol sl 5 0 sl L gl 311 a4 Gasy 2l il el
Yy aede Cigd ) ollg ) Y1 o) S gt gl Gl O 5Dt S 35 S

Al g Ot (Y1 dlaa (e el Amaall AL 3308 5 (53 5

«Bu bog* buyuk hukmdor va aslnasab qo‘mondon, olim, odil, dovyurak, gilich
va galam egasi, saxiylik va jasurlik o‘chog‘i, hagigat kuychisi, odamlarga yordam
beruvchi, olimlarning gornini to‘ydiruvchi, kuchsizlarga kuch-quvvat beruvchi,
hagigat va dinning dovrug‘ini yoyuvchi, Islom va mo‘minlarning homiysi,
xogonlarning tanlagani, Yaratgan tomonidan tanlangan, jasorat va baxtlilik
sifatlarining uyg‘un joyi, qo‘li ochiglik va xayrsevarlik o‘chog‘i, Yaratgan
buyrug‘i bo‘yicha olg‘a intilgan, Yaratgan ko‘rsatmalariga tayanilgan, zamonning

—_ G~ [} =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =
samarasi, ochiq ko‘ngillik va xayrsevarlik o‘chog‘i, jasur va yaxshi fazilatlar otasi
Balig*-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Igbol-xon Davud-bek Isfahsolor ibn llyas-o‘g‘ulbek
Shahanshohnikidir. «Allohning do‘stlarida qo‘rquv  yo‘qdir, ular g‘am
chekmaslardir» (Qur’on, 10:62). U 660 yil jumodiul-avval oyi juma kechasida
vafot etdi (milodiy 1262 yil, 31 mart)1.

Ssall faee Al Candl Calia JAUN Jaladl Jalall jadaall o jally 5uSd CSLall Ay 12

3 oY) el ol Gall Dla clinall (s3ie slalall adse GAN Gura Gall Sae o Sl

g aball o S5 ol e pall y ol qanna palladl oy a1 gt 5 guian Cppalindl

Wl il 155 A1 /) el g a jlSall ol lually 2 sall Lite fle 3 54 // A o1 11 el
Sl gl IV /7 ()l S 213 2ag ) Sy S o) - bl 0 5 Dhnga) S 23 (A S
Al 5 Oaas A5V slea o el Araall AL B A0 5 () 5i s a2 Y5 agile o Al

Shu o‘rinda aytib o°tish kerak, V.V.Bartoldning bu o‘qishi ko‘pchilik
tomonidan gabul gilingan, shu bilan birgalikda, ayrim izlanuvchilar bu bitikdagi
Kishi otining o‘qilishi bilan bog‘liq birmuncha ajralib turuvchi garashlarni o‘rtaga
tashlagan edilar. Biroq izlanuvchilar tomonidan gabr egasining oti Dovud-bek deb
o‘qilib kelavergani uchun yerli turg‘unlar ushbu yodgorlikni “Dovud-bek kasana”
deb atay boshlaganlar. Bizning yaqin yillarda Taroz shahriga borib, gabrtosh
yozuvlari bilan to‘g‘ridan-to‘g‘ri tanishib, ayrim so‘zlarni to‘g‘rilab o‘qishga
intilishimiz so‘nggida ushbu yodgorlik egasi Dovud-bek emas, Dod-bek, uning
unvon — atoglari esa Bartold o‘giganidek, Balig‘-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Igbol-xon
Davud-bek Isfahsolor ibn llyas-o‘g‘ulbek Shahanshoh emas, Qutlug‘-To‘ng‘a
Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Igbol-xon Dod-bek Isfahsolor ibn llyas ... O‘g‘ul-bek ash-
shahid Dod-bek at-Taroziy ekani aniglandi2. Kezi kelganda aytib o‘tish kerak,
gabrtosh yozuvining arabchadagi so‘zlari V.V.Bartold tomonidan ruschaga to‘g‘ri
o‘girilganiga urg‘u bergan holda, gabrtoshda o‘rin olgan turkcha so‘zlar
quyidagicha tuzatib oqildi:

«Bu bog* buyuk hukmdor va aslnasab qo‘mondon, olim, odil, dovyurak, gilich
va galam egasi, saxiylik va jasurlik o‘chog‘i, hagigat kuychisi, odamlarga yordam
beruvchi, olimlarning gornini to‘ydiruvchi, kuchsizlarga kuch-quvvat beruvchi,
hagigat va dinning dovrug‘ini yoyuvchi, Islom va mo‘minlarning homiysi,
xogonlarning tanlagani, Yaratgan tomonidan tanlangan, jasorat va baxtlilik
sifatlarining uyg‘un joyi, qo‘li ochiglik va xayrsevarlik o‘chog‘i, Yaratgan
buyrug‘i bo‘yicha olg‘a intilgan, Yaratgan ko‘rsatmalariga tayanilgan, zamonning
samarasi, ochig ko‘ngillik va xayrsevarlik o‘chog‘i, jasur va yaxshi fazilatlar otasi
Qutlug*-To‘ng‘a Ulug-Bilga llik-xon / Igbol-xon Dod-bek Isfahsolor ibn llyas ...
O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziynikidir. «Allohning do‘stlarida qo‘rquv

1 bapronsa B.B. O nByx apabckux Hagnucsix Aynue-ara / Counnenue. Tom IV. Mocksa: Hayka,
1966. C. 307.

2 Kidirali D., Babayar G. Taraz’da Bulunan Son Karahanli Hiikiimdarinin Birine Ait Mezar Aniti
/I Gazi Tirkiyat, Bahar 2016/18. S. 23.

_ e T4 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
yo‘qdir, ular g‘am chekmaslardir» (Qur’on, 10:62). U 660 yil jumodiul-avval oyi
juma kechasida vafot etdi (milodiy 1262 yil, 31 mart)1.

Qabrtoshda tilga olingan kishi Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Igbol-
xon Dod-bek Isfahsolor ibn llyas ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy
ekani aniglanib, qabr egasi bilan bog‘liq atoq — unvonlar Qoraxoniy
boshqgaruvchilardan biri bo‘lgani ko‘rsatib tursa-da, uning vafot etgan yili 1262 yil
ekani ayrim savol-so‘roglarni keltirib chigardi. Bilamizki, XIII yuzyillikning 20-
yillarida Chingizxon va o‘g‘illari O‘rta Osiyoning bir gator o‘lka va shaharlari
kabi Taroz shahrini ham qo‘lga kiritgan, shu yuzyillikning o‘rtalarida bu yerlar
Chingiziylar saltanati imperiyasi qo‘l ostida, aniqrog‘i uning bir gismi bo‘lgan
Chig‘atoy ulusi garamog‘ida edi. Bu ulus qo‘l ostida Taroz bilan birga Amudaryo
— Sirdaryo oralig‘i, Xorazmning bir bo‘lagi, Yettisuv, bugungi Janubiy-Sharqiy
Qozog‘iston, Qirg‘iziston va Shargiy Turkiston kabi ko‘proq shahar madaniyati
keng targalgan o‘lkalar kirar edi. Bu yerlar Chingizxon tomonidan ikkinchi o‘g‘li
Chig‘atoyga meros o‘laroq berilgan edi.

Chig‘atoy Ili daryosi qirg‘og‘idagi Olmaliq shahri (hozirgi Olmati shahri
kunchigar tomonlari) yaginida vafot etadi. Uning davlat boshgaruvi ishlarini
boshlang‘ichda kelib chigishi xorazmlik Mahmud Yalavoch amalga oshirgan.
Keyinchalik esa uning o‘g‘li Mas’ud Bek (1240-yildan keyin) bu yumushni
bajargan 2. O‘sha kezlarda Chig‘atoy ulusi Xo‘jand shahridan boshqarilgan.
Ushbu turkiy amaldorlar boshgaruvi chog‘ida mo‘g‘ul xonlari Turkiston
o‘lkasining shahar madaniyati yetakchilik gilgan bo‘lagida emas, Yettisuvning
kunchigar tomonlaridagi yaylovlarda yashaganlar, o‘lkaning boshgaruv ishlariga
ham to‘g‘ridan-to‘g‘ri aralashmaganlar.

O‘rta Osiyoning shimoliy-shargiy vyerlaridagi 1li daryosi qirg‘og‘i va
Jung‘oriya tekisligi kabi yaylov yerlarda ko‘chmanchi turmush yo‘sinini tanlagan
Chig‘atoyning boshqga izdoshlari ham boshlang‘ichda ko‘p hollarda Turkistondagi
shahar va viloyatlarning boshgaruvini ushbu xorazmlik noiblar qo‘l ostidagi yerli
ma’muriyat qaramog‘ida qoldirgan edilar. Bu esa V.V. Bartold urg‘u berganidek,
mo‘g‘ullar boshgaruvining ilk yillarida O‘rta Osiyoda, aynigsa shahar madaniyati
yetakchi bo‘lgan Buxoro, O‘tror, Toshkent, Xo‘jand, Farg‘ona, ¥Yzgand markazli
yerlar, shuningdek, Taroz va hatto Chig‘atoy ulusining ilk boshgaruv markaziga
ancha yagin bo‘lgan Olmaliq kabi shahar va o‘lkalarda yerli boshqgaruvchilar —
maliklar o‘z ma’muriy ish yuritishini saglab qolib, o‘z tangalarini bostirgan edilar.

Chamasi, o‘sha kezlarda Taroz viloyati ham mo‘g‘ullarga qgarshi chigmay,
ularga bo‘ysungan yerli Qoraxoniylar sulolasi tomonidan boshqarilgan. Chunki
mo‘g‘ullar bosqgini chog‘ida, ya’ni XIII yuzyillik boshlarida Xorazmshoh
Anushteginiylar bilan nayman turklarining yo‘lboshchisi Kuchlukxon o‘rtasidagi

1 bapronsa B.B. O nByx apabckux Hagnucsix Aynue-ara / Counnenue. Tom IV. Mocksa: Hayka,
1966. C. 307.

2 Amp-Kapmm, JIxaman. An-Mynxakar Ou-c-cypax. BBenenume, mepeBoj HEpCHICKOTO,
KOMMeHTapuu, TekcT, pakcumue [11.X. Boxumnosa, b.b. Amunos. Anmatsr, 2005. C. 127-128.

—_ G~ [ ———



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

to‘qnashuvlar chog‘ida anushteginiylar qo‘l ostida bo‘lib, O‘tror — Taroz
oralig‘idagi yerlar bilan cheklangan qoraxoniy boshgaruvchilarining mo‘g‘ul
bosqginiga garshi kurashgani, yo bo‘lmasa, ularni qo‘llab-quvvatlagani to‘g‘risida
yozma manbalarda bilgi — ma’lumotlar deyarli uchramaydi.

Shu bilan birga, mo‘g‘ullarning ilk bosginlari va ilk Chig‘atoylar boshqgaruvi
chog‘ida Qoraxoniylar sulolasi siyosiy kuch o‘laroq saglanmagan bo‘lsa-da,
ulardan ayrimlarining yerli aholi orasida ma’naviy ta’sirini Ssaglab golgan
ko‘rinadi. Chamasi, mo‘g‘ullarga gattiq garshilik ko‘rsatmaganidan bo‘lsa kerak,
Qoraxoniylarning Tarozdagi tarmog‘i o°zining ichki boshqgaruvini saglab golgan.
Shuningdek, ilgari Turkiston o‘lkasidagi muhim iqgtisodiy va madaniy
markazlardan biri o‘laroq bilingan Taroz shahrining bu mavgei mo‘gullar
boshgaruvi chog‘ida ham saglanib golganini ko‘rsatadigan ayrim bilgilar yetib
kelgan. O‘rnak keltiradigan bo‘lsak, Chig‘atoy bek - amirlaridan Bo‘ri tomonidan
1230- yillardagi mo‘g‘ullarning G‘arbiy Yevropa yurishlari munosabati bilan
tutgin gilingan bir necha oltin koni ishchilarining Tarozga keltirilgani va ularning
bu yerda mo‘g‘ullar uchun qurol yasash bilan shug‘ullangani o‘sha kezlarga
tegishli yozma manbalarda tilga olinadil.

Chamasi, “Dod-bek qgabrtoshi” egasi — qoraxoniylarning so‘nggi
boshgaruvchilaridan biri 1260- yillarning ilk yillarida Chig‘atoy ulusining bosh
boshgaruvchilari bilan kelisha olmay qolgan va o‘ldirilgan. Qabrtoshda uning
“ash-shahid” deb tilga olinishi buni ko‘rsatadi. Chig‘atoyxonning nabirasi Olg‘u
X1 yuzyillikning 60- yillari boshida, oz ota-bobolaridan fargli o‘laroq Chig‘atoy
ulusidagi boshqaruv tizginini to‘liq o‘z hukmronligi ostida to‘plashga urinib, shu
yo‘sinda Chig‘atoy xonligining haqigiy tamal toshini qo‘ygan edi. O‘sha vyillarda
mo‘g‘ullar noibi o‘laroq boshgaruv tizginini qo‘lida tutib turgan xorazmlik
Mahmud Yalavochning o‘g‘li Mas’udbek va Sulaymonbekning qo‘llab-
quvvatlashi orgali Olg‘u bu ulus hududlariga Xorazm va Xurosonning bir gismini
(Shimoliy Afg‘oniston)ni ham qo‘shib olgan, Buxoro va Samargandga oz
vakillarini yuborgan edi.

Tarozdan kunchigardagi birmuncha yaqin shaharlardan biri — Olmaliq
mo‘g‘ullardan oldingi kezlarda Yettisuv o‘lkasidagi turk-islom madaniyatining
o‘choglaridan biri o‘laroq bilingan. Mo*‘g‘ul bosgini chog‘ida esa bu yerning yerli
boshgaruvchisi - garlug yoki qoraxoniylar sulolasidan bo‘lib, “Tug‘rulxon”
unvoni bilan tanilgan Buzarxon qarshilik ko‘rsatmasdan mo‘g‘ullarga
bo‘ysungan. Shu yo‘sinda, XIII yuzyillikning 20-70 vyillari oralig‘ida uning
o‘geillari Olmaliq, Quz-Baliq (Bolasog‘un va tegrasi) hamda Koshg‘arda
mo‘g‘ullar nomidan boshqgaruvni yuritganlar2.

1 Biran M. Rulers and City Life in Mongol Central Asia (1220-1270) // Turko-Mongol Rulers,
Cities and City Life / Ed. by David Durand-Guédy / Brills Inner Asian Library. Ed. Michael R.
Drompp, Devin DeWesse. S. 31. Leiden — Boston, 2013. P. 262-263.

2 Amp-Kapmm, JIxaman. An-Mynxakar Ou-c-cypax. BBenenume, mnepeBoJ HeEpCHACKOTO,
KoMMeHTapuu, TekcT, ¢paxcumiie [11.X. Boxunosa, b.b. Amunos. C. 432, 468.

—_ =~ [ =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = = e Ozt =

Mo‘g‘ullar o‘z yurishlarining ilk o‘nyilliklarida ko‘plab yerli sulolalarni
ag‘darib, bir necha o‘nlab shaharlar va boshga madaniyat o‘choqlarini yo‘qotish
bilan birga, oradan ko‘p o‘tmay, egallab olgan yangi o‘lkalarda qurilish va tiklash
ishlarini boshlaganliklari, yerli turg‘unlarning boshqgaruv va diniy ishlarini esa
ayrim sobiq boshqgaruvchi sulolalarga yoki boshga yerli noiblar qo‘liga
topshirganliklari ko‘zga tashlanadi. Mo‘gullar bunday yo‘Ini tanlar ekan, ularga
garshi chigmagan yoki o‘zlaridan oldin ushbu o‘lkalarni boshgargan vyirik
kuchlardan, aynigsa, Xorazmshoh Anushteginiylardan qiyinchilik ko‘rgan
sulolalarning boshgaruvda davom etishlariga ruxsat berganliklari kuzatiladi.
Shunga o‘xshab, chingiziylardan birmuncha oldin O‘rta Osiyoda o‘z boshqgaruvini
o‘rnatgan goraxitoy xonlari va naymanlar mintaganing o‘troq markazlarini qo‘lga
shunday yo‘l-yo‘rigni qo‘llab, yerli sulolalardan soliq olish va ularni noiblar
orqali nazorat gilish bilan cheklangan edilarl.

Endi, Dovud-bek magbarasida ko‘milgan shaxsning kimligiga to‘xtalsak.
Uning ismi va unvonlari quyidagi gismlardan iborat bo‘lganiga urg‘u berish
kerak:

1) sifat va atog-unvonlari — Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug*-Bilga Ilik-xon/lgbol-xon;

2) oti — Dod-bek Isfahsolor ibn Ilyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-Bek;

3) nisbasi — at-Taroziy.

Shu o‘rinda aytib o‘tish kerak, bugungacha o‘rganilgan yozma manbalarda va
ilmiy izlanishlarda Dod-bek Isfahsolor ibn llyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-
Bek at-Taroziy oti to‘liq holda uchramaydi. Unga nisbatan ishlatilgan Qutlug‘-
To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon/Igbol-xon o‘laroq qo‘llanilgan sifat va atog-
unvonlar ham shu ko‘rinishda boshga manbalarda shu ko‘rinishda tilga
olinmagan. Birog, Qutlug‘-To‘ng‘a, Ulug‘-Bilga, Ilik va shunga o‘xshash atogli
otlar Qoraxoniy boshqaruvchilarining lagabi va unvonlari o‘laroq yozma
manbalarda va tanga-pullarda bot-bot uchrab turadi2.

V.V. Bartoldning yozishicha, Tarozda ko‘milgan shaxs mo‘g‘ullarga, ya’ni
Chingizxon saltanatiga garam bo‘lgan, “Balig‘-Bulg‘a Ulug‘-Bilga Igbol-xon”
unvonini  olgan yerli hukmdor bo‘lib, shunga o‘xshash turkistonlik
boshgaruvchilarning oti o‘sha kezlarga tegishli yozma manbalarda uchraydi. Unga
ko‘ra, Jamol Qarshiyning «al-Mulhagat bi-s-Surah» asarida ham shunga o‘xshash
hukmdorlar oti Farg‘ona va Toshkent viloyatlari yerli boshgaruvchilari bilan
bog‘liq o‘laroq tilga olingan3. Jamol Qarshiy asari bilan tanishib chigilganda,
Farg‘ona va Toshkent bilan bir necha hokimlari to‘g‘risida bilgilar borligi, birog

1 bapronsg B.B. Ouepk ncropun Cemupeusst / Counnenue. Tom Il. Hacts |. MockBa: Hayxka,
1963. C. 133-134.

2 Kouner b. Hymmsmarmueckas wuctopus Kapaxanmackas karanara (991-1209). Yacts 1.
Uctounukosemaueckoe uccieaoBanns. Mocksa, 1960. C. 28-29.

3 bapronsg B.B. O nByx apabckux Hannucsx Aynue-ata / Counnenue. Tom |1V. Mocksa: Hayka,
1966. C. 307.

—_ e [ ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)
ularning birortasining oti yoki atog-unvoni Taroz gabrtoshida o‘rin olgan
hukmdorniki bilan o‘xshash emasligi anglashildil.

Bizningcha, Chig‘atoy ulusi boshgaruvi chog‘ida Taroz boshgaruvida bo‘lgan
goraxoniy hukmdorlaridan biri bo‘lganini quyidagicha dalillar ko‘rsatib turibdi:

Birinchidan, Tarozda dafn etilgan ushbu shaxsning “Taroziy” nisbasi uning
aynan tarozlik ekanini ko‘rsatadi.

Ikkinchidan, Qutlug‘-To‘ng‘a Ulug‘-Bilga Ilik-xon/Igbol-xon Dod-Bek
Isfahsolor oti ko‘pincha turkiy, gisman esa forsiy atog-unvon va sifatlardan
tashkil topgan bo‘lib, ular yuqorida tilga olingan arabcha ta’riflar bilan deyarli
to‘liq uyg‘unlikka ega.

Uchinchidan, Qo‘qon xonligi chog‘ida yozilgan, biroq goraxoniylar chog‘i
bilan to‘g‘ridan-to‘g‘ri bog‘liq vogealar keltirilgan “Nasabnomalar’da O‘tror va
unga Yyaqin yerlardagi qoraxoniy boshgaruvchilar orasida “Dod-bek” degan
hukmdor uchrashi, ularning kelib chigishi goraxoniylarning Tarozdagi tarmog‘iga
borib taqgalishidan kelib chigilsa, Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana”
gabrtoshining egasi kimligi masalasi yanada oydinlashadi. Toshkent va
turkistonlik o‘zbek va qozoq xo‘jalar qo‘lida saglanayotgan shajara turidagi
o‘nlab “Nasabnomalar” Qoraxoniylar xogonligi bilan bog‘liq ko‘plab bilgilarga
egaligi bilan ajralib turadi2.

Qabr bitigida < 13 (Dod-bek) ko‘rinishida ikki kez - Dod-bek Isfahsolor ibn
llyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy) deb uchraydigan ushbu
boshgaruvchi otining V.Bartold va boshga izlanuvchilar tomonidan Dovud-bek
yoki Davut-bek deb o‘qilishi arabcha yozuv bichimi (orfografiyasi)ga
tayaniladigan bo‘lsa to‘g‘ri emasligi anglashiladi (garang: 4- rasm, 3-5).
Bilamizki, islom olamida keng targalgan somiycha kelib chigishli Dovud oti har
doim 2312 (Da’ud) ko‘rinishida yoziladi3.

Qadim va o‘rta asrlarda hukm surgan ko‘plab turkiy sulolalar boshgaruvida
keng qo‘llanilgan va vyalpi o‘laroq xogon uchun ham ishlatilib, “amaldor”
anglamini bergan “bek” yoki “beg” unvoni qo‘shib aytilgan “Dod” so‘zi bu davr
yozma manbalarida unchalik ko‘p uchramaydi. Negizi forsiy bo‘lgan ushbu atama
Dod-bek ko‘rinishida ilk bor Saljugiylar va Xorazmshoh-Anushteginiylar (1077—
1231) chog‘ida uchraydi. O‘rnak keltiradigan bo‘lsak, Saljugiylar sultoni
Berkyarug (1092-1104) tomonidan 1097 yili Xuroson boshgaruvchisi o‘laroq

1 Anp-Kapmnm, J[lxaman. An-Mynxakar Ou-c-cypax. BeneHue, TIepeBo IEpCHACKOrO,
KOMMeHTapuu, TekcT, ¢paxcumiuie [11.X. Boxunosa, b.b. AmMunos. C. 149, 151, 154.

2 Hacan-nama. 1-kitan / KaspiHans! OHTYCTiK. MOTiHII ayAaphil, TPaHCKPUILHMSIaFaH, TYITHYCKA
MEH achbUIMATIHII ycbiHFanaap A. Mymunos, 3. XKangapoek. Anmatsr: Hypist sxoir, 2013,

3 An-Kapmmm, XK. An-Mynxakar Ou-c-cypax (Bmenmenme, mepeBojx ¢ apaOCKO-IIEPCHIICKOTO,
KoMMeHTapuu, TekcT, ¢paxcumiie I11.X. Boxunosa, b.b. Amunosa), Anmartser, 2005. C. 109, 169.

—_ G~ [§ =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =
tayinlangan kishi Dod-bek Habashiy ibn Oltuntoq edi ismli turkiy
go‘mondonlardan biri edil.

Aslida Dod-bek oti Saljugiylar va Xorazmshohlardan ham oldinroq turkiy
boshqgaruvchilar bilan bog‘liq uchrashini ko‘rsatadigan ayrim yozma bilgilarga
egamiz. Bir gator izlanuvchilar tomonidan XII yuzyillikda, yo bo‘lmasa, shu
yuzyillikning so‘nggi o‘nyilliklari — XIII yuzyillik boshlarida, boshga
izlanuvchilar tomonidan esa XIV yuzyillikda yashagan deb garaladigan
Qoraxoniylar chog*i turk shoiri Adib Ahmad Yugnakiyning “Hibbat ul-hagoyig»
yoki «Atabat ul-haqoyig» («Hagiqgatlar armug‘oni») asarida kitobni “Buyuk amir
Muhammad Dod Sipahsolor Bekka, turk va ajam o‘lkalari hukmdoriga
bag‘ishlangani” to‘g‘risidagi bilgilar uchrashi bu garashni kuchaytiradi 2 .
Bizningcha, Ahmad Yugnakiy tilga olgan ushbu Dod Sipahsolor Bek Taroz
gabrtoshidagi kabi Dod-bek Isfahsolor ko‘rinishida yozilgan bo‘lishi ham
mumkin. Agar bu to‘g‘ri bo‘lsa, ushbu kishining “Dovud-bek magbarasi”da
ko‘milgan Kishi bilan bog‘ligligi anchagina oydinlashadi.

Shu o‘rinda aytib o‘tish kerak, gabrtoshda tilga olingan kishi hamda Ahmad
Yugnakiy eslatib o‘tgan kishi kim bo‘lgani masalasiga birmuncha oydinlik Kiritsa
kerak degan umidda Ahmad Yugnakiy bilan bog‘liq ayrim tortishuvli masalalarga
gisgacha to‘xtalib o‘tmoqchimiz. Yugnakiy tug‘ilib o‘sgan yer to‘g‘risida yozma
manbalarda aniq bilgilar yo‘qligi, yo bo‘lmasa, bugungacha yetib kelgan gisga
bilgilarning bir-biriga mos kelmasligidan3 Ahmad Yugnakiyning tug‘ilgan yeri,
tug‘ilgan va vafot etgan yillari to‘g‘risida aniq bir to‘xtamga kelinmagan4. Shu
bilan birga, uning ismiga qo‘shilib keladigan Yugnakiy nisbasidan kelib chiqib, u
tug‘ilgan Yugnak qishlog‘i Sirdaryoning o‘rta ogimidagi O‘tror viloyatida
bo‘lgani ko‘zda tutiladigan bo‘lsa, ham Dod-bek Isfahsolor, ham Ahmad
Yugnakiy bilan bog‘liq tortishuvli masalalarga aniglik kiritish mumkin. Ya’ni,
o‘sha kezlarda O‘rta Osiyoning uch hududi — Samargand, Farg‘ona va O‘tror
tegrasida Yugnak degan qishloglar uchragan. lIzlanuvchilar Ahmad Yugnakiy
ushbu qishloglardan qaysi birida tug‘ilgani bo‘yicha aniq bir to‘xtamga
kelishmagan. Aytib o‘tish kerak, ko‘pchilik izlanuvchilar bir qator

1 Bapronsn B.B. Typkectan B »moxy MoHTosbcKoro HamecTsus / baprompn B.B. Counnenwus.
Towm I. Mockga, 1963. C. 387; ou an-Acwup. an-Kamun ¢u-1-1a’pux («IloibHHIA CBOI HCTOPHID),
(ITepeBoa ¢ apabckoro s3pika, mpuMedanus U komMmeHtapuu I1.I'. Bynrakosa. JlomosHeHUS K
nepeBojly, NpUMEYaHHsIM M KOMMEHTapusMm, BBeneHue u ykasartenu I.C. Kamonuanuna),
Tawmxent, 2006. C. 230-231.

2 Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yiikneki. Atebetii’l-Hakayik. Istanbul: Ates Basimevi,
1951.S. 7.

3 Kelimbetov N. Tiirk Halklarinin Ortak Edebi Eserleri. Istanbul, 2010. S. 24; Axmazn FOruaxuii /
e-adabiyot.uz.

4 Kamomummun 111 K Guorpadun Axmana Hyrmaxu // O’zbekistonda ijtimoiy fanlar, Ne 1-2.
Tomkenr, c¢. 93-110

—_ G~ () ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

ko‘rsatkichlarga tayanib uning O‘trordagi Yugnak gishlog‘ida o‘sib-ulg‘ayganini
ilgari suradilarl.

Endi, Ahmad Yugnakiy asarining kimga bag‘ishlangani, chamasi, ushbu kitob
goraxoniylardan  bo‘lgan hokim Muhammad Dod Sipahsolor Bekka
bag‘ishlangani va “Dovut-bek magbarasi’da ko‘milgan Kishining oti Dod-bek
Isfehsolor bo‘lgani, uning otasi yoki bobosining ismi ham Dod-Bek bo‘lgani
masalasi ustida to‘xtalib o‘tsak. O‘tror va uning tegrasi bilan bog‘liq Qoraxoniylar
nasabi to‘g‘risida so‘z yuritilgan, birog Qo‘qon xonligi chog‘ida qog‘ozga
tushirilgan  «Nasabnomarlarda O°‘tror boshgaruvida bo‘lgan qoraxoniy
qgo‘mondonlardani biri to‘g‘risida “Muhammad xonning lagabi Bilga xon edi,
uning o‘g‘li Dod-bek xon” degan bilgilar uchraydi2. Bu bilgi ham yugorida tilga
olingan adib va Dod-Bek Isfehsolor bilan bog‘liq masalalarga birmuncha oydinlik
kiritadi deb o‘ylaymiz.

Shunday qilib, Adib Ahmad Yugnakiy yashagan kezlarda ayrim izlanuvchilar
urg‘ulaganidek, Qoraxoniylar sulolasidan bo‘lgan va Dod-bek ismiga ega
boshqgaruvchilar O‘tror va uning tegrasini ish yuritganlar, Samargand va
Farg‘onada esa Qoraxoniylar sulolasining unvoni va ismlari boshgacharoq
bo‘lgan tarmog‘i faoliyat ko‘rsatgan. Sipahsolor / Isfahsolor unvoni
goraxoniylarning O‘tror va Tarozdagi tarmog‘iga merosiy unvon bo‘lgani
ehtimoli yuqori. Ushbu viloyatlarning joylashuv o‘rni bir-biriga birmuncha yaqin
bo‘lib, yozma manbalarda bu yerlardagi gqoraxoniy boshqgaruvchilar o‘zaro yaqgin
garindosh bo‘lgani aytib o‘tiladi. Demak, “Dovut-bek magbarasi’ga ko‘milgan
Dod-bek Isfahsolor yoki uning otasi/bobosi Dod-bek (to‘liq oti: O‘g‘ul-Bek ash-
shahid Dod-bek at-Taroziy), yo Ahmad Yugnakiy o‘z asarini bag‘ishlagan Kishi
Muhammad Dod Sipahsolor Bek bilan bir shaxs yoki uning yagin garindoshi
bo‘lishi mumkin. Bizningcha, Tarozdagi Dod-bekning ulardan birinchisi bilan bir
yoki garindosh bo‘lgani mantigan to‘g‘riroqdir. Chunki magbarada ko‘milgan
goraxoniy boshgaruvchi bilan Ahmad Yugnakiy tilga olgan O‘tror boshgaruvchisi
bir xil unvon — <“isfahsolor” unvonini ega bo‘lishgan. Shuningdek, ular
boshgaruvda bo‘lgan yillar bir-biriga yaqin yillarga to‘g‘ri keladi.

Xulosa. Qoraxoniylar chog‘iga tegishli ikki xil bilgi aniglangan. Ulardan biri
— Adib Ahmad Yugnakiyning “Atabatul hagqoyig” asarida tilga olingan hukmdor
Muhammad Dod Sipahsolor bek to‘g‘risidagi bilgi, ikkinchisi esa O‘tror va uning
tegralariga tegishli «Nasabnoma»larda keltirilgan Qoraxoniylar sulolasidan
bo‘lmish, lagabi «Bilga xon» bo‘lgan Muhammad xon va uning o‘g‘li Dod-Bek

1 Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yiikneki. Atebetii’l-Hakayik. Istanbul: Ates Basimevi,
1951. S. 5-6, 16-19; Uysal S. Yiiknek’in Neresi Oldugu ve Edib Ahmed’in Mezar1 Hakkinda //
Turkish Studies International Periodical For the Languages, Literature and History of Turkish or
Turkic, S 2/4 Fall. s. 1197-1999. S. 1197-1199.

2 Hacan-nama. 1-kitan / Ka3piHanbl OHTYCTiK. MOTiHAI ayaaphill, TPAHCKPHITLMSIIAFaH, TYIHYCKA
MEH achlIMATIHI ycbiHFanaap A. Mymunos, 3. XXannapoek. Anmars: Hypuer ko, 2013. b. 47,
56, 100.

—_ =~ {0 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\-.;) - = e Ozt =

xon to‘g‘risidagi bilgilardir. Ushbu bilgilar va boshga yozma manbalar Taroz
shahridagi “Dovud-bek kasana” deb atalib kelinayotgan gabr egasining aslida
Dod-Bek Isfahsolor ekani va u qoraxoniylarning o‘sha kezlardagi yerli
boshqaruvchilaridan biri bo‘lib, Taroz va uning tegrasida boshgaruv ishlarini olib
borganini ko‘rsatib turibdi.

“Dod-bek” gabrtoshida keltirilgan ushbu boshgaruvchining vafoti 1262 yil deb
ko‘rsatilishidan kelib chigilsa, Qoraxoniylar sulolasining bir tarmog‘i — Taroz
boshqgaruvchilarining hokimiyati mo‘g‘ullar boshqgaruvi chog‘ida, aniqrog‘i,
Chig‘atoy ulusi chog‘ida ham ancha yillargacha saglanib golgani anglashiladi.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Anp-Kapmm, J[xaman. An-Mynxakar Ou-c-cypax. BBemeHue, mepeBoj
MEePCUACKOTO, KOMMEHTapuHu, TeKcT, ¢pakcummuie I11.X. Boxumosa, b.b. AMuHoB.
Anmarsr, 2005.

2. bapronsn B.B. Typkecran B 5I0Xy MOHIOJILCKOIO HaIecTBUE /
Counnenue. Tom |. Mocksa: Hayka, 1963.

3. bapronsa B.B. Ouepk ucropuu Cemupeunsi / Counnenue. Tom Il. Yacts
I. Mockga: Hayxka, 1963.

4. bapronpg B.B. O nByx apabckux Haamucsx Aynue-ata / CounHEHHE.
Tom IV. Mocksa: Hayka, 1966. C. 307-308.

5. M6n an-Acup. an-Kamumn ¢u-t-ta’pux («llompHuil cBox wucropuiiy),
(ITepeBon c apabckoro s3pika, mpumedanus u kommeHtapuu IL.I. Bynrakosa.
JlononHeHuss K TeEpeBOJy, MPUMEYaHUSIM W KOMMEHTApHUsSM, BBEJCHHE W
ykazarenu 11I.C. Kamonuanuna), Tamkent, 2006. C. 230-231.

6. Kamonuanua 1. K 6uorpadguu Axmana WMyrmaku // O’zbekistonda
ijtimoiy fanlar, Ne 1-2. Tomkent, 2005. C. 93-110

7. KouneB b. Hymusmarnueckas ucropus Kapaxanuackas karanata (991-
1209). Yacts 1. UcTroununkoBeaueckoe nccienoBanus. Mocksa, 1960.

8. Hacam-nama. 1-kitan / Ka3biHambel OHTYCTIK. MOoTiHAI  aynapsi,
TpPaHCKPUILIUSATIAFaH, TYTHYCKA MEH achUIMOTIHII YChIHFaHAap A. MymuHOB, 3.
Kannmapoek. Anmater: Hypst xoi, 2013.

9. Arat Rahmeti R. Edib Ahmed b. Mahmud Yiikneki. Atebetii’l-Hakayik.
Istanbul: Ates Basimevi, 1951.

10. Biran M. Rulers and City Life in Mongol Central Asia (1220-1270) //
Turko-Mongol Rulers, Cities and City Life / Ed. by David Durand-Guédy / Brills
Inner Asian Library. Ed. Michael R. Drompp, Devin DeWesse. S. 31. Leiden —
Boston. P. 262-263.

11. Kelimbetov N. Tiirk Halklarmin Ortak Edebi Eserleri. Istanbul, 2010.

12. Kidirali D., Babayar G. Taraz’da Bulunan Son Karahanli Hilkiimdarinin
Birine Ait Mezar Aniti // Gazi Tirkiyat, Bahar 2016/18. S. 19-41.



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 3-4

(o=

T e a2

13. Uysal S. Yiiknek’in Neresi Oldugu ve Edib Ahmed’in Mezar1 Hakkinda
/I Turkish Studies International Periodical for the Languages, Literature and
History of Turkish or Turkic, S 2/4 Fall. S. 1197-1999.

3- ilova. Taroz shahridagi “Dovud-bek kasana” maqbarasidagi qabrtosh bitigi
82 = =




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 3-4

g

@w - s = W@

4- rasm. 1-5. Qabrtoshning “Qutlug‘-To‘nga Ulug‘-Bilga Ilik-xon / Igbol-xon Dod-
bek Isfahsolor b. Ilyos ... O‘g‘ul-bek ash-shahid Dod-bek at-Taroziy” deb o‘qilgan
tomonining ayri-ayri tushirilgan rasmlari

—_——————————— —§— §3 = ——



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\__‘) - — - ("_-/yy ?'Ta
“DEVONU LUG‘OTIT TURK” VA ZAMONAVIY TURKIY TILLAR

BAXTIYOR ABDUSHUKUROV
Alisher Navoiy nomidagi Toshkent daviat o zbek tili va adabiyoti
universiteti professori, filologiya fanlari doktori

Annotasiya: Ushbu magola qoraxoniylar davrining noyob yodgorligi sanalgan, turkiy
xalqlar va ularning tili tarixida muhim o‘rin tutgan “Devonu lug‘otit turk” asarida
qo ‘llangan ayrim leksemalarning zamonaviy turkiy tillarga munosabatiga bag ‘ishlanadi.
“Devon ”da ifodalangan istilohlar doirasida kechgan fonetik, leksik o ‘zgarishlar hozir
turkiy tillarda istifoda etilayotgan leksemalar bilan giyosiy tahlillar yordamida
yoritilgan. Shuningdek, maqolada tadgiqot ob’ekti qilib olingan so ‘zlar Kul tigin,
To ‘nyuquq, Turfon matnlari, eski turkiy til (“Qutadg‘u bilig”, “Devonu lug ‘otit-turk”,
“Taafsir”, “Qisasi Rabg‘uziy”), eski o‘zbek adabiy tili manbalari (Alisher Navoiy
asarlari, “Shajarayi turk”)da aks etgan leksik birliklar bilan taqqoslab o ‘rganilgan.
Natijada o ‘rtada qariyb o ‘n uch asrga yaqin muddat bo ‘lishiga qaramay qiyosiy tahlilga
tortilgan so zlarning talay gismi bugun o ‘zbek adabiy tilida qo ‘llanishda bo ‘Imasa-da,
gardosh turkey tillarda ishlatilib kelayotgani ma’lum bo ‘Idi.

Kalit so‘zlar: qadimgi turkiy til, eski turkiy til, eski o ‘zbek adabiy tili, turk, qirg ‘iz,
gagavuz, go ‘miq, qarayim, no ‘g ‘oy, turkman, qozoq, uyg ‘ur, ozarbayjon, tuva, xakas.

Abstract: This article is devoted to the relationship of some lexemes used in the work
“Devonu lug ‘otit turk”, which is considered a unique monument of the Karakhanid era
and plays an important role in the history of the Turkic peoples and their language, to
modern Turkic languages. The phonetic and lexical changes that have occurred within
the terms expressed in “Devon” are highlighted by means of comparative analysis with
the lexemes currently used in Turkic languages. Also, the words taken as the object of
research in the article are studied by comparing them with the lexical units reflected in
the texts of Kul Tigin, Tunyuqug, Turfon, the old Turkic language (“Kutadgu bilig”,
“Devonu lug ‘otit-turk ”, “Taafsir 7, “Qisasi Rabguziy ), and the sources of the old Uzbek
literary language (the works of Alisher Navoi, “Shajarayi turk ). As a result, despite the
interval of about thirteen centuries, it turned out that many of the words subjected to
comparative analysis are not used in the Uzbek literary language today, but are used in
the related Turkic languages.

Key words: ancient Turkic language, old Turkic language, old Uzbek literary
language, Turkish, Kyrgyz, Gagauz, Qom, Karaim, Nogai, Turkmen, Kazakh, Uyghur,
Azerbaijani, Tuva, Khakass.

Kirish: Ma’lumki, mutaxassislar tomonidan zamonasining buyuk olimi
sifatida e’tirof etilgan Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida
tilshunoslikning ko‘plab sohalarini qamrab oldi. Unda turkiy tillarning fonetik,
leksik, grammatik, dialektal xususiyatlariga doir muhim ma’lumotlar aks etgan.
Qolaversa, til tarixini o‘rganish, uning eski holatidan voqif bo‘lish qadimgi
qo‘lyozmalarni giyosiy jihatdan tadqiq etish, ular orasidagi yaqginlik va farglarni
aniqlash yordamida olib boriladi. Aytish joizki, “Devonu lug‘otit turk” obidasi
yaratilganiga qariyib o‘n asr bo‘layapdi. Shu bois, tilda o‘zgarishlar yuz bergani



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — c_;.,/,,/??)

tabiiy. Chunki bu vaqt mobaynida til o‘zining taragqqiyot qonuniyatlariga muvofiq
fonetik, leksik, morfologik, sintaktik jihatdan o‘zgarishga uchragan,
takomillashgan, boyigan. “Devonu lug‘otit turk” asari leksikasining bugungi
turkiy tillarga munosabati bo‘yicha olib borgan kuzatishlarimiz yodnoma tili bilan
turkiy tillarda qo‘llanilgan so‘zlar o‘rtasida yaqinlik va ba’zi farqlar borligini,
lekin bu ularni bir-biridan ayiruvchi emas, balki yaginligini ifodalovchi tafovutlar
ekanini ko‘rsatdi. Buni quyida amalga oshirilgan giyosiy tahlil jarayonida ham
kuzatish mumkin.

Magsad va vazifa: “Devonu lug‘otit turk” asaridagi ayrim leksemalarning
zamonaviy turkiy tillarda saglanish darajasini, ularning fonetik, semantik va
morfologik o‘zgarishlarini aniqlash;

Asarda uchraydigan asossiy turkey so‘zlarning hozirgi tillardagi variantlarini
aniglash;

Qadimgi shakllarni tarixiy manbalar bilan giyoslash;

Fonetik, semantik, grammatik o‘zgarish sabablarini tahlil gilish;

O‘zbek, turk, ozarbayjon, qozoq, qirg‘iz va boshqga turkiy tillardagi mos
shakllarni ko‘rsatish.

Usullar: Qiyosiy-tarixiy, etimologik, lingvistik tahlil usullari; “Devonu lug*otit
turk”, “Qutadg‘u bilig”, “Qisasi Rabg‘uziy”, “Mahbub ul-qulub” singari manbalar
asosida solishtirma tahlil.

Natijalar va mulohaza: Nosiruddin Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy”
yodnomasida «non» ma’nosini bergan etmdk (14v16) so‘zi ilk bor Turfonda
topilgan moniy yozuvi manbalarida étmdk tarzida uchraydi (DTS,393). Etmdk
goraxoniylar davri manbasi sanalgan “Qutadg‘u bilig” asarida ayni shakl va
ma’noda istifoda qilingan: begi etmdkin yep isin isldr er —u odam begining nonini
yeb, ishini gilar edi (DTS,188). Mazkur obidad tiiz etmdk juft so‘zi “non-tuz,
mehmondo‘stlik” ma’nosini anglatgan: tiz etmdk yetiirgil acuq tut yiiziipn—
mehmondo‘st bo‘l, chehrangni ochiq tut (DTS,594). Mahmud Koshg‘ariy
o‘rganilayotgan kalimaga shunday ta’rif beradi: etmdk — non (etmdkkd telim kisi
05di — non uchun ko‘p odam to‘plandi (MK,],82); yag‘mo, tuxsi va ba’zi o‘g‘uz
hamda qipchoqlar so‘zi. Bu so‘zda arabchaga o‘xshashlik bor, chunki arabchada
maxrajlari bir-biriga yaqin bo‘lgani uchun s ni < va < ga almashtirish bor.
Chunonchi, 4G 4y 4L kabi. Lekin turkiy so‘zlarni arab so‘zlariga o‘xshatish
giyindir (MK,,1,82). Shuningdek, “Devon”da tekshirila- yotgan atamaning kzivsdk
etmdk (yaxshi xamirdan bo‘lgan non. MK,1,331); uwus etmdk (ushatilgan non,
burdalangan non. MK,1,56); gara etmdk kabi birikmalarni hosil gilishga asos
bo‘lganini ko‘ramiz. Ushbu lug‘atda qara etmdk quyidagicha izohlanadi: Bu bir
xil nondir. Shundayki, go‘sht hil-hil pishib so‘ngaklari ayrilib ketguncha
gaynatiladi. So‘ngra ustiga un, yog‘, shakar solinadi, bir-biriga aralashtirilib
quyilguncha qaynatiladi, so‘ng yeyiladi (MK,III,241). Alisher Navoiyning
“Hayratul - abror” dostonida ekmdk shakli zikr etilgan:

Ekmdk emas, barca bukim turgasen,

—_———— =~ §5 ——————— 00—




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

SSCE —=—o

Arpau bugday saciban orgasen (ANATIL,I11,562). Tahlilga tortilgan leksema
hozirda o‘zbek adabiy tilida o‘z o‘rnini forscha non o‘zlashnmasiga bo‘shatib
bergan bo‘lsa-da, boshqird, tatar tillarida uning ikmdk, turk, gagavuz, qo‘miq
tillarida ekmdk, qarayim tilida etmdk, no‘g‘oy tilida otpdk fonetik variantlari
muomalada bo‘lib kelmoqda (ESS,1,254).

“Oldin” ma’nosini bildirgan al (-in kichraytirish qo‘shimchasi; ESS,1,146)
so‘zidan yasalgan alin atamasi Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” dostonida
inson tana a’zosi bo‘lgan peshonaga nisbatan qo‘llangan: acugq tut yiiziigni yarug
tut alin - yuzingni ochiq, peshonangni esa yorug* tut (DTS,36). “Devonu lug*otit
turk”da “manglay” (MK,I,107) “tog‘ning bo‘rtib chiqqan joyi, cho‘qqi” kabi
semalarni ifodalagan: Alin tibii yaSardi — tog‘ cho‘qqisi ko‘m-ko‘k bo‘lib
yashardi (MK,IL,83). Ushbu kalima “Qisasi Rabg‘uziy” (77r5) hamda Alisher
Navoiy asarlarida o‘zining asl ma’nosini davom ettirgan (Nav,482). Qayd etilgan
istiloh bugun o‘zbek adabiy tili va uning shevalarida kuzatilmasa-da, gardosh
turkiy tillar, xususan, ozarbayjon, turk, turkman, oltoy, xakas tillarida alin,
gagavuz tilida anni fonetik variantlarida ko‘zga tashlanadi (ESS,I,146).

“Qisasi Rabg‘uziy” asarida «mehmon, musofir» ma’nosida vogelangan
gonug//gqonaq (88rl) kalimasi Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit turk”
asarida gonuq shaklida uchraydi: Neliik arsiqar sen aja 6lddcii oziiy iki kiinliik
qonuq boldaci — Nimaga mag‘rurlanasan, ey o‘luvchi, o‘zing ikki kunlik mehmon
bo‘luvchisan (MK,I,365). Ayni paytda, bu so‘z devonda “mehmondorchilik,
ziyofat” ma’nosida ham qo‘llangan. O‘g‘uzlardan boshqa qabilalar tilida bu so‘z
“uy egasi yoqtirmagan holda, birovning uyida turish” ma’nosida ishlatilgan
(MK,1,320). Hozirda Qashqadaryo, Surxondaryo shevalarida “mehmondorchilik,
to‘ylarda beriladigan kichik ziyofat” ma’nolarida, Qoragalpoq shevalarida
“mehmon” ma’nosida qo‘llaniladi (O°XShL,367). Atama bugungi kunda turkiy
tillar, jumladan, ozarbayjon, qozoq tillarida qonaq, boshqird tilida qunag, tatar
tilida kunak, qirg‘iz tilida konok shakllarida o‘zining asl ma’nosini davom ettirib
kelmogda (ESS,IL55). Shuningdek, “joylashmoq, turmoq, yashamoq”
ma’nosidagi qon- fe’lidan hosil bo‘lgan qonuqg so‘zi rus tiliga kunak tarzida
o‘zlashib, “qo‘noq, mehmon”, “tutingan og‘ayni” semalarini kasb etish barobarida
Kunakov antroponimining shakllanishi uchun asos bo‘lgan.

Erin (XSh,43b4) leksemasi “Qisasi Rabg‘uziy”, “Muhabbatnoma” asarlarida
“lab” tushunchasini ifodalash uchun xizmat qilgan: ki erinliri Habasiy erinlir
deg (83rll); Eriir jan magsadi ernin nabati (Mn.,308a9). Ushbu so‘zga ilk marta
Turfon matnlarida duch kelamiz: Erin iizd mey bolsar... — lab ustida xol bo‘lsa
(DTS,178). “Devonu lug‘otit turk”da drin (MK,1,106), irin, “Tafsir’da drin
fonetik shakllari kuzatiladi: aniy irni  yaqismas — tez so‘zlaganidan,
so‘zamolligidan lablari bir-biriga tegmaydi (MK,I11,82); ... altigi’ drnini Fir’avn
taxtiniy altinda wrdi... (30,27). Tatar, xakas va boshqgird tillarida ushbu
leksemaning irin/iren, gozoq tilida yerin, qirg‘iz, turkman, qo‘miq, no‘g‘ay,

—_—— =~ {6 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

goragalpoq, oltoy, tuva tillari hamda turk dialektlarida erin fonetik variantlari
ishlatiladi (ESS,1,291).

“Qisasi Rabg‘uziy”’da avué¢ so‘zi “hovuch, siqgim” ma’nosini ifodalagan:
Samiriy ul tofraqdin bir avuc alib saqlamis erdi (126r4). Leksema ilk bor “Oltun
yorug‘” yodnomasida adut shaklida qo‘llanilgan: Ayaca as bermis adutca suv
tutmis ... - bir kaft hajmicha ovqat, bir hovuch migdorida suv bermoq (DTS,14).
Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” dostonida avuc: Ugussuz kisi avucca titik -
aqlsiz, nodon kishi bir hovuch axlatga o‘xshaydi (DTS,70), avut (DTS,71),
Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lugotit turk” asarida avut (MK,I,111), adut:
Bir aout ney (MK,1,85) fonetik variantlari kuzatiladi. “Tafsir” va XIV asr Xorazm
manbalarida avu¢ shakli qayd etiladi: Bir avuc¢ usaq tas tutdi taqi...yiizind atdi
(115b1); Bir avuc topraqdin yaratti (XSh,117b13). Alisher Navoiy asarlarida
atama “hovuch”, “chapak” ma’nolarida ishlatilgan (Nav,478). Bundan
ko‘rinadiki, XV asrga kelib atamaning ma’nolari kengaygan. Zamonaviy turkiy
tillarda ushbu so‘zning quyidagi shakllari mavjud: o‘zbek tilida hovuch,
ozarbayjon tilida ovuc, turk tilida avug, chuvash tilida iva¢, qozoq tilida uwis,
qirg‘iz tilida uuch. Bu ot gadimgi turkiy tilda “ikki qo‘l shapalog‘i bilan olmoq”
ma’nosini anglatgan abu- fe’lidan —¢ qo‘shimchasi bilan yasalgan. Keyinchalik
bu so‘z tarkibida quyidagi tovush o‘zgarishlari voge bo‘lgan: ikki unli oralig‘idagi
b undoshi v undoshiga almashgan: abu¢>avu¢. O‘zbek tilida atamaning
boshlanishiga h undoshi qo‘shilgan: avu¢ > havu¢ (O‘TEL,I,595).

Rabg‘uziy “bulbul” ma’nosida sanduwa¢ zoonimini qo‘llagan: Lala sagraqin
icdrdd sayrar esriib sanduwac (68v3). Ushbu so‘zni birinchi marta Yusuf Xos
Hojib o‘z asarida sandiwaf//sanduwa¢ shakllarida keltirib o‘tgan: Sarig
sanduwac... sayradi (DTS,484). “Devon”da sanduwa¢ varianti uchraydi: Tatlig
otar sanduwac¢ — bulbul yoqimli sayraydi (MK,L481). Qutbning “Xusrav va
Shirin” asarida sanduwac (53b12), zanduwaj shaklari ifodalangan: Kérdr kim tag
lizrd xus cecdkldr acilmis zanduwajlar garsu sayrar (14a6). Ayni paytda, “Qisasi
Rabg‘uziy”da leksemaning arabcha bulbul sinonimi ham kuzatiladi: Qumri,
bulbul muqri  bolib iin tizdr tin-kiindiizi (68v5). Bu Alisher Navoiy asarlari va
hozirgi o‘zbek adabiy tilida ham mazkur ma’noda ishlatiladi. Ma’lum bo‘ladiki,
bulbul istilohi XIV asrda dastavval sanduwac¢ zoonimiga ma’nodosh sifatida
go‘llanilgan bo‘lsa, so‘ngra uning o‘rnini butunlay egallagan. Shunga qaramay
tekshirilayotgan sanduwac kalimasi bugungi kunda tatar tilida sandugac/sandivac,
qozoq tilida sandugas, boshqirt tilida handugas, oltoy tilida sandigas shaklida
ifodalanadi (ESS,111,203).

“Qisasi Rabg‘uziy”da boshga kiyiladigan buyumga nisbatan bork so‘zi
ishlatilgan: Hulla kizdi egnind ham basqa urdi borkidin (5v11). Atama dastlab
“Qutadg‘u bilig” dostonida ifodalangan: ...beziik bork keziir — katta bo‘rk kiyadi
(DTS,118). Eski turkiy tilning dastlabki manbalaridan bo‘lgan “Devonu lug*otit
turk”da ayni shakl va semada uchraydi: Tatsiz tiirk bolmas, bassiz bork bolmas -
boshsiz bo‘rk bo‘lmaganidek, tot (uyg‘ur)siz turk ham bo‘lmaydi (MK,1,333).

—_ G §/ =




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =
Mahmud Koshg‘ariy bdrkning bir nechta turlarini keltiradi. Jumladan, “uzun,
mayin, oq echki yungidan gilingan oq qalpoq” semasi chigilcha qiymac bork so‘z
birikmasi bilan ifodalangan (MK,III,190). “Qaytarma qalpoq” kotiirmd bork
(MK,1,452), “uzun (uchli) qalpoq” esa suqarla¢ bork (MK,1,454) birikmalari
yordamida qayd etilgan. o‘rganilayotgan maishiy leksemaga Alisher Nvoiy ham
murojaat gilganini “Mahbub ul-qulub” asaridan bilib olish mumkin: ...basidagi
eski bork bild erdi...(MQ,39). Atama Forish, Mang‘it® shevalarida “qalpoq”
ma’nosini kasb etadi: berk a:ldesa, bash aladet (O°XSHL,56). Bu so‘z uyg‘ur
tilida bok, boriik, qadimgi yozuv yodgorliklari hamda “Badai al-lug‘at”da vork
shakllarida uchraydi va telpak ma’nosini anglatadi. Mo‘g‘ul tilida bérkiir so‘zi
“pokreivalo” ma’nosida qo‘llangan, undan bétiir so‘zi yasalib, yopish, qoplash,
kiyish ma’nolari kelib chiggan 2 . E.Sevortyanning etimologik lug‘atida
ko‘rsatilishicha, qoragalpoq, turkman, qozoq tillarida bérik, xakas tilida porik,
oltoy, turk tillarida boriik, tatar tilida biirik shakllari qo‘llanadi (ESS,I1,221-222).

Professor Sh.Rahmatullaevning yozishicha, bork ’bosh kiyimning bir turi,
’qalpoq’. Bu ot qadimgi turkiy tildagi ’qopla’, ’yop’ ma’nosini anglatgan bory-
fe’lidan —k qo‘shimchasi bilan yasalgan, keyinchalik ikkinchi bo‘g‘indagi tor unli
talaffuz qilinmay qo‘ygan; o‘zbek tilida & unlisining yumshoqlik belgisi
yo‘qolgan: bory- + k=boryk > bork > bork (O‘TEL,I,77-78).

“Qisasi Rabg‘uziy”da Karpi¢ so‘zi “g‘isht” ma’nosini bildirgan: Firavndan

..........

.....

g‘isht (MK,1,424). Alisher Navoiy asarlarida kirpich (ANATIL,11,118) shaklida
kelgan. Bu leksema rus tili so‘z boyligidan kirpi¢ tarzida o‘rin olgan. Mazkur
atama hozirgi kunda zamonaviy o‘zbek adabiy tilida ishlatilmasa-da, Xiva,
Urganch, Shimoliy Xorazm shevalarida korvich/karbich shaklida saglanib qolgan:
bizorom  korvicho moatal adik, puleina qaramayein minini  alaqoydvlg
(O‘XSHL,142). Shu bilan birga, ozarbayjon tilida kdrpis, qozoq tilida kirpis,
qirg‘iz, tuva tillarida kirpic, tatar, chuvash tillarida kirpec, yoqut tilida kirpiice,
boshqird tilida kirbes shakllari ishlatiladi.

Qadimgi turkiy yodgorliklar (DTS,211) hamda X1 asrga doir turkiy manbalarda
uy hayvonlaridan biri indk deb nomlangan: diriiy indk bozagulaci bolmis - ola sigir
tug‘adigan bo‘ldi (MK,L,135). Mahmud Koshg‘ariy ushbu termin o‘g‘uzlarda
“urg‘ochi toshbaqa” ma’nosini ham anglatganligini uqtirib o‘tgan. XIV asrga oid
arabcha risolalar hamda X1V asr Xorazm yodnomalarida inék shaklini ko‘ramiz:
...yliz min indk, yiz min qoy (QR,46V18); bir qul satgin bir indk satgin aldim
(NF,147a15; At-tuhfa,7a6; Tarjumon,14-19; Abu Hayyon,24; Jamoliddin
Turkiy,12a5; XSH,105a21;). Radlov lug‘atida berilgan ma’lumotlarga qaraganda

1Qarang: A6aymiaes ®. Y36ex tummnruar Xopasm mepanapy. —Tomkent: ®an, 1961. —5.30.
2yGaiinynnaes A. “Jlyratu Typkuii”aa c¥3 MabHOJNAPMHUHT n3oxyanui / Jluarsuct VII Unmnii
Makosanap Tymiamu. — Tomkent, 2016. — b. 18.

—_ =~ §§ —————————— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = e Ozt =
mazkur zoonim qora qirg‘iz, teleut, tobol, taranchin, usmoniy turk tillarda
o‘zining asl ma’nosida qo‘llanishda bo‘lgan (RSL,I,1443). Bugungi kunda
Qashgadaryo shevalarida ino://inok, Buxoro shevalarida nak, Samargand,
Surxondaryo shevalarida inak fonetik shakllari istifoda etilmoqda: kattamni bitto
ina:lori boridi, haril xurma ystiya tug ‘ayde (O‘XSHL,116). Enok shakli To‘rtko‘l
shevasida “buzoq” ma’nosida keladi: bizda swig‘vir yoq, bir enak va
(O*XSHL,97). Ayni paytda, E.Sevortyanning qgayd etishicha, tahlilga tortilgan
zoonim hozirda quyidagi bir gator turkiy tillarda istifoda gilinadi: ozarbayjon,
turk, turkman, gagauz, tuva, qo‘miq, oltoy tillarida inek, chuvash tilida ene, yoqut
tilida inax (ESS,1,358-359).

A.Sherbakning fikricha, termin kelib chigishi jihatidan indn “urg‘ochi tuya”,
inak “urg‘ochi it”, dndk “urg‘ochi” so‘zlari bilan bir xil. In4, &nd - “ona” so‘zi esa
ular uchun asos bo‘lib xizmat qiladi (IRLTYA,97). E.Sevortyanning
ta’kidlashicha, indk//indk in-en= “tug‘moq”, “qochirmoq” fe’lidan —(&) k yoki gik
affiksi vositasida yasalgan (ESS,I,359). Bizning olib borgan izlanishlarimiz,
E.Sevortyan fikrining to‘g‘ri (asosli) ekanligini tasdiglaydi.

“Sigir” ma’nosidagi yana bir zoonim, ya’ni ud (DTS,605 - “sigir”) termini
dastlab Turfon matnlarida qo‘llanilgan: ud kiintd ud satgin alsar yaramaz - sigir
kunida sigir olish yaxshilik keltirmaydi (DTS,605). Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida
chigilcha ud (MK, I, 80) va uz shakllari ko‘zga tashlanadi: uz monyrddi
(MK,IIL,411). “Qisasi Rabg‘uziy” asarida ud (51ch11) va uning uy, uz (QR,2v8)
fonetik shakllari kuzatdik: bugday teriyiirdd uyni bir urdi (QR,13v14). D-z-y
larning X1V asrda mavjudligi, bu jarayonning nihoyasiga yetmaganligidan dalolat
beradi. Alisher Navoiy asarlarida uy (FSh,144) shaklini uchratamiz. Ushbu so‘z
bugun oltoy, qirg‘iz, uyg‘ur dialektlarida o‘z ma’nosini davom ettirib kelmoqda
(ESS,1,572). Ud//uy termini Turfon matnlarida, “Devon” hamda “Qisasi
Rabg‘uziy”da astroponim sifatida o‘n ikki turkiy muchal yillaridan ikkinchisi,
sigir yilini va savr burjini ifodalash uchun qo‘llangan. “Qudatg‘u bilig”da
ko‘chma ma’noda insonlarga nisbatan ham ishlatilganligi qayd etilgan (DTS,665).

Bal kalimasi (XSh,46b10; NF,5bl11; G,69b12) “asal” ma’nosida dastavval
Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida ko‘zga tashlanadi: Ul apar bal yalgatti (DTS,79).
Bu ot “Tafsir’da o‘z semasini davom ettirgan: Baldin tatligraq (68b14).
Tekshirilayotgan obidada zikr etilgan ma’no bal, arabcha asal so‘zlariga
yuklangan: Ul erinniy tatliginda qayda yetsiin bal Sakar (77r17); ...Birin aru yedi
asal boldi (12v14). Alisher Navoiy asarlarida har ikkala so‘zni uchratish mumkin
(ANATIL,I,121;310). Zamonaviy o‘zbek adabiy tilida asal atamasi bolga
qaraganda faol qo‘llansa-da, bol so‘zi bugungi kunda ozarbayjon, turkman, turk,
boshgqird, qozoq, qirg‘iz, tatar, gagauz, qumiq, no‘g‘oy tillarida bal, chuvash tilida
pil fonetik variantlarda ishlatiladi (ESS,11,47).

Ucuz sifati ilk marta qadimgi turkiy tilda “osongina”, “ozgina, arzimas,
ahamiyatsiz” ma’nolarida iste’molda bo‘lgan: O! oglan 6gin emgdtmddin ucuz
toggay — Bu bola onasiga qiyinchilik tug‘dirmasdan oson dunyoga keldi; Tagi

—_—— =~ §) =




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\-.;) - . - Ozt =

agirlig bolgay men taqi ucuz bolgay men — u yana ko‘p hurmatga sazovor bo‘ladi,
men esa ahamiyatsiz, ¢’tiborsiz qolaman (DTS,604). “Devonu lug‘atit turk” va
Ahmad Yugnakiyning “Hibatul haqoyiq” asarida so‘zning “arzon” semasi
kuzatiladi: Ucuz ndn — arzon narsa (DTS,604). “Qisasi Rabg‘uziy” hamda Alisher
Navoiy asarlarida (Nav,628) leksemaning keyingi, ya’ni uchinchi ma’nosi ko‘zga
tashlanadi: /brahim dudsi barakatinda bu kiin Makkada asliq ucuz bolgay erdi
(49v3). Tahlillardan natija shuki, ushbu sifatning bosh va undan o‘sib chigqan
ikkinchi ma’nosi o‘sha paytdayoq iste’moldan chiqib ketgan. XIV asrga kelib,
so‘zning hosila ma’nosi qo‘llanila boshlagan va ayni vaqtda, bu sema denotatga
aylangan. Hozirgi o‘zbek adabiy tilida bu kalima o‘rnini forscha arzon
o‘zlashmasi egallagan. Shunga qaramay, zikr qilingan wucuz atamasi bugun
turkman tilida wjiz, ozarbayjon, turk tillarida ucuz, gagauz tilida ujus, tatar tilida
uciz/ujis, boshqird tilida ocoz shakllarida ko‘zga tashlanadi (ESS,I,567-568).

Baqir leksemasi qadimgi turkiy tilda «og‘irlik o‘lchovi», «mis tanga, pul», “pul
birligi”, “Qutadg‘u bilig” va “Devonu lug‘otit turk” asarlarida «mis» (metall)
ma’nolarini vogelantirgan (DTS,82) ma’nolarida qo‘llanilgan. “Qisasi Rabg‘uziy”
tilida esa «mis» semasini bildirgan: Namrud bir minara qopardi temiirdin
bagirdin (42r9). Bu so‘z Qoramurt, Qarnoq, Iqon, Buxoro shevalarida “chelak”,
Shimoliy Xorazm, Beruniy shenvalarida “chaqa (pul)” ma’nosini anglatadi:
baguvir pul almashmuty galdwr (O°XShL,42). Hozirgi o‘zbek adabiy tilida paqir
fonetik varianti ishlatilib, “chelak”, “chaqa (pul)”, “hech narsaga arzimaydi, juda
yomon, past, arzimas” semalarini anglatish uchun xizmat gqiladi: ..0%
yeganlarini qopqoqli paqgirga solib, supaga olib chiqib qo ydi; So ‘zimga ishon,
boshga bir paqir ham pulim yo‘q; U hatto bu achchiq ta 'nalarni eshitmaganday,
eshitsa ham, bir pagirga olmay, sur bo‘lib turardi (O ‘TILIII,258-259).
E.Sevortyan turkman, qozoq, qirg‘iz, no‘g‘ay, qoraqalpoq, tatar, boshqird
tillarida tekshirilayotgan so zning baqir, turk tilida bakir, chuvash tilida paxar,
ozarbayjon tilida paxir variantlari muomalada ekanini e tirof giladi (ESS,11,45).

732-yilda o‘rnatilgan Kul tigin bitigtoshida yaz so‘zi ko‘klamga nisbatan
qo‘llangan:  Magi Qorgan qislab yaziya oguzgaru sii taSiqgdimiz — Mag‘i
go‘rg‘onda qishlab ko‘klamda o‘g‘uz tomonga qo‘shin bilan chiqdik (KT,48).
Mashhur lug‘atshunos Mahmud Koshg‘ariy bu kalimaga “ko‘klam”, “yoz”
ma’nolarini yuklagan: er gislagda yazadi — odam bahorni qishlog‘da o‘tkazdi
(MK, 1,97); yazin qatiglansa qisin sevniir — yozda tirishgan Kishi, gishda sevinadi
(MK,III,174). Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida yaz ko‘klamni, yay esa
yozni bildirishi she’riy misralar orgali dalillangan:

Os bitidim bu kitabni ey erdnldr er bozi,

Bir yil icrd kecti aniy yayi qis yaz-u kiizi (QR,249v1). Abulg‘ozi Bahodirxon
qayd etilgan har ikkala leksemani “yoz” ma’nosida ishlatgan (ShT,25;112),
ko‘klamni forscha bahor o‘zlashmasi bilan bergan. “Yoz” ma’nosidagi yay ilk bor
Mo‘yun chur yodgorligida uchraydi (DTS,226). Professor Q.Sodiqovning
mulohazasiga ko‘ra yaz so‘zi hozirda iste’moldan chigqan, uning ko‘klam, bahor

—_ s~ ) ==




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - — e 2t =

so‘zlarini ishlatamiz. “Y oz ni bildiruvchi yay so‘zida tovush o‘zgarishi yuz berib,
yazga aylangan. Shunga qaramay, ularning qoldiqlari ayrim so‘zlarimizda uchrab
turadi. Masalan, bolalar qo‘shig‘idagi Laylak keldi, yoz bo‘ldi jumlasidagi yaz
kalimasi “ko‘klam, bahor’ni bildiradi. Yoki hozirgi yaylov so‘zining o‘zagi Yyay
(yoz) bilan bog‘liq}. “Ko‘klam” ma’nosini voqelantirgan yaz kalimasi hozirda
boshqird, tatar, turkman tillari va turk dielaktlarida yaz, qoraqalpoq, qirg‘iz, qozoq
tillarida jaz, oltoy tilida das, tuva, xakas tillarida cas, yoqut tilida saas o‘akllarida
ishlatilsa, “yoz”ni anglatgan yay leksemasi ozarbayjon, qo‘miq tillarida, no‘g‘oy
dialektlarida yay, boshqird tilida ydy, qirg‘iz tilida jay, tatar dialektlarida jdy,
xakas tilida say, yoqut tilida say variantlari qo‘llanib kelmoqda (ESS,IV,73).

Bashmakov familiyasi uchun asos bo‘lgan bashmak gadimda rus dvoryanlari
uchun maxsus ishlangan oyoq kiyimini bildirgan. Ushbu turkiy leksema XVI
asrda rus tili lug‘at tarkibidan o‘rin olgan. Basaq (chigilcha) leksemasi “Devonu
lug‘otit turk" asarida “to‘piq” ma’nosini anglatgan. Ayni paytda, Mahmud
Koshg‘ariy o‘g‘uz va qipchoqlar mim (m) orttirib, baSmaq shaklida qo‘llashini
ta’kidlaydi. Atama “O‘zbek tilining izohli lug‘ati” da “kigiz etik, piyma; umuman
oyoq kiyimi” tarzida izohlangan. E.Sevortyanning guvohlik berishicha, zikr
etilgan so‘z bugungi kunda ozarbayjon, qo‘miq, no‘g‘oy, tatar, boshqird tillarida
basmagq, turk tilida basmak, chuvash tilida pusmak tarzida istifoda gilinadi
(ESS,11,93-94).

“Azob chekmoq, giynalmoq” ma’nosidagi dmgi- fe’lidan yasalgan dmgak
so‘zi Kul tigin bitigida mehnat, giyinchilikka nisbatan ishlatilgan: On og bodun
amgdk korti — O‘n o°q xalqi qiyinchilik ko‘rdi (KT,19). Turfon vodiysida topilgan
manbalar matni, X asr yodgorligi sanalgan “Oltun yoruq”da ayni shakl va
ma’noda ko‘zga tashlanadi (DTS,172). Mahmud Koshg‘ariy lug‘atida bu atama
emgik fonetik shaklida berilgan: emgdk ekindd galmas - mehnat bo‘sh ketmaydi
(MK,I,134). Shu bilan birga, bu kalima “Devon”da ‘“yurak burug‘i, ich ketish”
ma’nosidagi emgik tolgag (MK,11,333) juft so‘zining shakllanishiga asos bo‘lgan.
“Qisasi Rabg‘uziy” va “Mahbub-ul-qulub”, “Shajarayi turk” asarida asarlarida
ham “mehnat, qiyinchilik” ma’nosida uchraydi: Emgdkdin alarga aram yoq
(ANATIL,11,563); bir tevi va ya at yiiz emgdk birlin yiiriir erdi (SHT,29).
Atama keyingi davr manbalarida gayd etilmasa-da, hozirda Janubiy Xorazm,
Qipchoq, Xonqga, Mang‘it, Shimoliy Xorazm, Turkiston, Qilichboy shevalarida
omgok/emgok (mehnat, qiyinchilik) tarzida uchraydi: oamgok chokmak
(O*XSHL,29); emgokloso emgak artader (O°XShL,97). Uning adabiy tilda ham
mavjudligini quyidagi misollarda ko‘rish mumkin:

Mirtemir yozadi:

Sen uchun dalaning chokini so ‘kdik,

Bola o ‘stirgandek emgaklar to ‘kdik.

! Conukos K. Dcku y36ek agabuii Tumm. —T.: Akademnashr, 2020. -B. 465.

—_ G~ 0] ————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\-.;) - = -zt =

Topishmogda shunday keladi:

Emgaklagan toshni ko ‘rdim,

Toshdan chiqgan boshni ko ‘rdim. Bundan tashqari, zamonaviy turkiy tillar,
jumladan, turkman, qirg‘iz, uyg‘ur tillarida tekshirilayotgan atamaning emgek,
boshqird, tatar tillarida imgdk, no‘g‘oy tilida embek, turk tilida emek, ozarbayjon
tilida dmdk, qozoq tilida epbek, qaraim tilida emek/emgdk fonetik variantlari
mavjud (ESS,1,272-273).

Ilk bor Turfon matnlarida qayd etilgan “shahar” ma’nosini anglatuvchi kdnd
(DTS,290) leksemasining “Qisasi Rabg‘uziy” tilida kend, kent fonetik variantlari
ko‘zga tashlanadi: Yolda keliirdd Aynus-sams atlig bir kend bar erdi (96r7); Meni
bu sigirga mindiirgil seniy birld kentgd barayin (128v8). Atama qo‘shma so‘z
tarkibida kelgan holatni ham kuzatish mumkin: Bagdadga keldilir xalifaga
ayttilar: yana qayturda Semiizkent (Samarqand)gd sdkiz yigacliq yerdin kecib
keldiik tedildr (176r7). Mahmud Koshg‘ariy tadqiq etilayotgan leksema xususida
quyidagilarni bayon qiladi: Kdnd — o ‘g ‘uzlar va ular bilan yaqin turuvchilar tilida
qishlog. Ko ‘pchilik turklar nazdida viloyatdir. Shuning uchun Farg ‘onani Ozkéind
— 0z shahrimiz deydilar. Samarqandni kattaligi uchun Semizkdnd — semiz shahar
deydilar. Buni forsiylar Samarqand tarzida qo ‘llaydilar (1,330). Tdrkdin — Shosh
(Toshkent) ning ismi. Uning asli Tash kand bo‘lib, toshdan qurilgan shahar
demakdir (MK,L,414). Ma’lum bo‘ladiki, qoraxoniylar davrida atama “qishloq”,
“viloyat”, “shahar” ma’nolarini bildirgan. “Tafsir” asarida kend (39,17), kent
(61,9) shakllarida “qishloq”, “shahar” semalarida ishlatilgan. “Guliston bit
turkiy”’da kent “shahar” ma’nosida kelgan: Bir qul kentgd bardi (30b1). Alisher
Navoiy asarlarida “qishloq”, “shahar” ma’nolari ko‘zga tashlanadi
(ANATIL,IL,108). “O‘zbek xalq shevalari lug‘ati’da tavsiflanishicha, Janubiy
Xorazm va Qoramurt shevalarida atamaning kent (gishlog, aholi punkti) varianti
go‘llaniladi (O‘XSHL,141). Bu kalima hozirda turk tilida kent tarzida “shahar”ni
ifodalasa®, ozarbayjon tilida esa uning kdnd shakli “qishloq”? ma’nosini
anglatadi.

Mazkur so‘zning qaysi tilga oidligi xususida turli fikrlar mavjud. Masalan,
ayrim manbalarda uning sug‘d tiliga mansubligi qayd etiladi . Mahmud
Koshg‘ariy esa bu haqda shunday yozadi: Butun Movarounnahr, Yankanddan
Shargqacha bo ‘Igan o ‘lkalarni turk shaharlaridan deb hisoblashning asosi shuki,
Samarqand, Semizkind, Taskind — Sas, Ozkéind, Tiinkind nomlarining hammasi
turkchadir. Kdnd turkcha shahar demakdir. Ular bu shaharni qurdilar va shunday

! Yusupova N. Tiirk¢e — Ozbekge sozliik. — Ankara, 2018. —B. 325.

2 Azarbaycanca-6zbakca 6zbakcs —azarbaycanca liigat. —Baki, Savad, 2019. -B.128.
3JIpeBHeTIOpKCKHii coBaph. —JL.: Hayka, 1969. —C. 290; V36ex TwauHuHr m30xiu jiyratd. —T.:
V36eKuCTOH  MHILIHIA sunukioneausacu, 2006. T.II. —B.353; JlamabaeB X. OOIecTBEHHO-
MOJUTHYECKAsh M COIMAILHO-3KOHO- MHYECKash TEPMHHOJIOTHS B TIOPKOS3BIYHBIX ITHCHMEHHBIX
namsatankax XI-XIV B, —T.: Esysum, 1991. —C. ; Kopae C. V36ekucron Buostiapu
tononumapu. —T.: V36exucTon Muimmit summKnoneuscy, 2005. —b. 36.

—_ G 92 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =

nom qo ‘vdilar. Hozirgacha ham shunday kelmogda. Bu yerlarda forslar
ko ‘paygach, so ‘ng ular Ajam shaharlari kabi bo ‘Igan (MK,I11,164). Qayd etilgan
ma’lumotlar Movarounnahrning sanab o‘tilgan o‘lkalari turklar tomonidan
bunyod etilgani, keyinchalik bu yerlarda forsiyzabonlar nufuzining ham
oshganligi, joy nomlarining esa forscha atab ketilganidan dalolat beradi?.

XIV asr manbasi sanalgan Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida
ishlatilgan qul (qul, xizmatkor; 76v5), kiin (cho‘ri, joriya; 41r1) so‘zlari dastavval
Kul tigin yodnomasida uchraydi: bdglik uri ogluy qul bolti, silik qiz ogluy kiiy
bolti — bek bo‘ladigan o‘g‘il bolang qul bo‘ldi, yetuk, chiroyli giz farzanding
cho‘ri bo‘ldi (KT,24). Shu bilan birga, har ikkala atama bitigtoshda qulad- (qulga
aylantirmoq), kiindd- (joriyaga aylantirmoq) fe’llarining shakllanishiga asos
bo‘lgan: gagan- siramis bodunug, kiinddmis, quladmis bodunug — xogonini
yo‘qotgan xalqni, cho‘riga aylangan, qulga aylangan xalgni (KT,13). Mahmud
Koshg‘ariy kiigni o‘zining dastlabki ma’nosida qo‘llagan bo‘lsa, qulga esa “qul”
(MK, 1,324), “keksa”, “qul, banda” ma’nolarini yuklagan va buni misollar bilan
dalillagan: qul sawi galmas — keksalarning so‘zi, nasihati bekor ketmaydi
(MK, 1,387); qul tawyrigd biitti - qul, banda xudoning borligiga iqror bo‘ldi
(MK,11,339). Kiiy eski o‘zbek adabiy tilida ishlatilmasa-da, qul “qul”, “mute
bo‘lmoq, boylik ketidan quvmoq”, “qul, banda” semalarida qo‘llanishda davom
etgan:

Agar oting yo‘qtur, arpa g‘amin yemassen,

Agar quling yo‘qtur, kishi quli xud emassen (ANATIL,IV,75). Shunnga
garamay, E.Sevortyanning qayd etishicha, “cho‘ri” ma’nosini anglatgan kiiy
kalimasi bugun qozoq, qirg‘iz, qoragalpoq tillarida ayni shakl va ma’noda
qo‘llanishda davom etmoqda ( ESS,V,142).

Turfon matnlarida “darvoza, eshik” ma’nosidagi qapig (DTS,420) so‘zi Kul
tigin yodnomasida Temir qapig tarzida joy nomi tarkibida kelgan: qurigaru Tdmir
qapigqa tdgi sildyii barmis — g‘arbga Temir gopiggacha lashkar tortib beribdi
(KT,8). X asrga tegishli bo‘lgan uyg‘ur yozuvidagi adabiyot- larda gapag
(DTS,420) shakliga duch kelamiz. Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig”
dostonida gapug varianti “darvoza”, ko‘chma ma’noda “qabul gilish xonasi”
semalarida (DTS,421) qo‘llanishda bo‘lgan. Mahmud Koshgariy lug‘atida
qapug, qapga (MK,1,401) fonetik muqobillari istifoda gilingan: gapug acuqlugi
(MK,L166). Ilk nasriy manba sanalgan “Qisasi Rabg‘uziy” asarida gapug “eshik,
darvoza”, eski o‘zbek tilidagi adabiyotlarda qapu shakli “eshik, darvoza”, “jarlik,
pastqam yer” (ANATIL,IV,268-269) ma’nolarini anglatgan: bir kimdrsd qapug
qaqdi (QR,19r2). Tahlilga tortilgan leksema zamonaviy adabiy tilda ishlatilmasa-
da, uning gapi, gapga variantlari bugungi kunda Xorazm, Igon, Turkiston,
Chimkent, Sayram shevalarida muomalada ekanini (O‘XShL,156), shuningdek,

1Conukos K. Typkuii é3Ma EIropaukiap THIIM: afabuil THITHUHT 103ara KEJIUIIY Ba THKJIAHHILIH. —
T.: TowkeHT naBnaT makiryHocauk naerurytu, 2006. —b. 46.

—_ =~ 03 —— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

turkman, turk, ozarbayjon tilida gapi, gagavuz, qo‘miq tillarida gapu, uyg‘ur
dialektlarida gabig/qobuq, qirg‘iz, tatar tillarida gapga, chuvash tilida xapxa,
gozog, qoragalpoq tillarida gagpa shakllari ( ESS,V,274) qo‘llanishini ta’kidlab
o‘tish joiz. Atama “yopmoq” ma’nosidagi gadimgi qgap- fe’li bilan — ig
go‘shimchasidan yuzaga kelgan (ESS,V,263).

“Chumoli” ma’nosidagi o°‘g‘uzcha qarinca (Jamoliddin Turkiy,15a7;
Tarjumon,11-20) termini “Devon”da garinca (MK,I11,384)//qarin¢aq (MK, 1,460)
shakllarida qayd qilingan. Rabg‘uziyning “Qisasi Rabg‘uziy” asarida garincha/
qarinchqa/qarinchg‘a (QR,30r19) fonetik shakllari istifoda etilgan: Ikin¢ garinca
Sulaymanga ogiit bermis iictin (QR,13v1); Sulayman qarincqa birld sozldsgdni
turur (QR,138v20). “At-tuhfa”da qarincaq (36a2) variatini ko‘ramiz. Chig‘atoy
tilida qarin¢qa, qrim tilida qarinja (RSL,I11,174), ozarbayjon tilida qarisqa
(RSL,II,181) fonetik shakllari ishlatilganini Radlov o‘z vaqtida qayd etgan.
Qaremja hozirda janubiy Xorazm shevalarida o‘zining asl ma’nosida
ishlatilmoqda (O‘XSHL,157). Ayni paytda, ushbu zoonimning hozirda ayrim
turkiy tillarda faol qo‘llanishni E.Sevortyanning etimologik lug‘atidan bilib olish
mumkin. Ya’ni turkman, qaraim tillarida garinja, ozarbayjon tilida qarisqa, turk
tili va wuning dialektlarida karinca/qarin¢a/garinja  shakllari  kuzatiladi
(ESS,V323). Fikrimizcha, termin garin “qorin”, “qursaq” (DTS,427) so‘zi bilan -
¢a-Caq Kichraytirish affiksidan yasalgan.

Shahar va gishloglarning madaniy landshaftlari - parklar, bog‘lar, shuningdek,
o‘tloq va dalalarda barchaga eng yaxshi tanish bo‘lgan qushlar yashaydi. Ana
shunday qushlardan biri hisoblanmish chumchuq Mahmud Koshg‘ariyning
ko‘rsatishicha, o‘g‘uzlar tilida sdcd (MK,II,238) deb nomlangan. “Qisasi
Rabg‘uziy” asarida sdca//seca (13r12-13), secdk shakllarini uchratdik: secdik cop
tasidi (4313). “At-tuhfa”da sersa (24bm), $ars4, Sersd (24b10) fonetik variantlarini
kuzatdik. Jamoliddin Turkiyning “Kitob bulg‘at” asarida seréd (16b3),
“Tarjumon”da turkmancha siréa (10-7) shakllarini ko‘ramiz. Zoonim eski o°‘zbek
tili manbalarida uchramasa-da, bugungi kunga kelib Urganch, Xiva, Xonga,
Hozarasp shevalarida secha, ozarbayjon tilida Sdr¢d, turkman tilida serce, turk tili
va uning dialektlarida serc¢d/cerce/ceree (ESS,VI1,267) shakllarida o‘zining asl
ma’nosini saqlab qolgan: azam bilon secha qonar tu:tlara, getma dop yeg ‘ladeim
alvts yurtlara (O°XSHL,237).

Yumurtqa/yumurtga (MK,I11,439) “Devonu lug‘otit turk” asarida tovuq va
boshga qushlar tuxumini atagan: ol yumurtqani yutti — u tuxumni yutdi
(MK,II,363). XIV asr obidasi sanalgan “Qisasi Rabg‘uziy” hamda Alisher Navoiy
asarlari (ANATIL,I11,584) tilida yumurtga ayni sememada ko‘zga tashlanadi:
Yumurtqaniy i¢ qapi teg ic¢indd parda bar erdi (147r5). Ushbu leksema Xorazm
shevalari, ya’ni Urganch, Xiva, Xonqa, Hazorasp, Yangibozor shevalarida
youmuirta, Gurlan, Mang‘it, Yangibozor ! shevalarida ywimwirtga fonetik

1Qarang: A6aymiaes ®. Y36ex tunuanar Xopasum mepanapu. —Tomkent: ®an, 1961. —B.53.

_ e 94 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\'_;)' <2y = (;_,/,,;/75)
shakllarida tovuq tuxumiga nisbatan qo‘llanadi:...ey ullvisvr yvimuirtgadaywin,
taveig ‘vina maya bolar (O°XSHL,134). Turkman, qo‘miq tillarida yumurtga,
no‘g‘oy tilida yumirtga, boshgird tilida yomortga, qozoq, qoraqgalpoq tillarida
yomirtgqa, oltoy tilida dimirtga, garaim tilida imirtga, turk tilida yumurta, tatar
yomirga, Xakas pimirxa variantlari ishlatiladi (ESS,1V,250).

Xulosa. Ko‘rinadiki, o‘rtada uzoq asrlik muddat bo‘lishiga qaramay qiyosiy
tahlilga tortilgan so‘zlarning aksariyati bugun o‘zbek adabiy tilida qo‘llanishda
bo‘lmasa-da, qardosh turkiy tillarda ishlatilib kelmoqda. Ba’zilari aynan
go‘llanadi, ayrimlari fonetik, yana birlari ma’no o‘zgarishiga uchragan. Binobarin,
asar so‘z boyligini  qgadimgi turkiy til va eski turkiy tilning dastlabki
yodgorliklarida qayd etilgan leksik birliklar, hozirgi turkiy tillar hamda uning
shevalari bilan qiyosiy o‘rganish, birinchidan, asardagi turkiy leksemalarning
ildizi ko‘hna manbalarga borib taqalishini, ikkinchidan, muayyan so‘zlar bugun
ham ba’zi fonetik o‘zgarishlar bilan bo‘lsa-da, turkiy adabiy til va dialektlarda
faol ekanini, uchinchidan, ayrim istilohlar tarixiy taraqgiyot natijasida iste’moldan
chiqgib ketganini oydinlashtirdi.

Shartli gisgartmalar

ANATIL — Anmumep HaBowuit acapnapu tunuHuHT n3oxau ayrata . |-1V. — Tomkenr:
®AH, 1983-1985.

At-tuhfa — M3pickanHBIi Tap TIOPKCKOMY s13bIKY: ' pammarndeckuii Tpaktat X1V B Ha
apabckoM s3bIke/BBenenue, JIEKCUKO-TPaMMaTHYeCKUI OYEepK, nepeBo/,
rpammaTHueckuit ykazaren. D.M. ®assiioBa u M. T. 3usieBoii. —Tamkent, 1978.

G — Caiipu Capaitn. ['ynucran Out-Typku//@aszsuioB D. CTapoy30eKCKHid S3bIK.
Xopesmmiickue namsaTHUKH X1V Beka. |-11-Tamkent: ®AH, 1966-1971.

DTS — [pesuerutopkckuii ciioap. —J1.: Hayka, 1969.

Jamoliddin Turkiy — ®aiisymnaesa III.A. McciaenoBanue s3bika mamsaTHuka XIV B.
“Kuraby Oynrar an-mymrak ¢u JyraT at —Typk Ba-n Kuduak’ J[xamanan — JluHa at-
Typku: ucc.xana. punon.Hayk. — TamkeHT, 1969.

IRLTYA — Hcropuueckoe pa3BUTHE JIEKCUKH TIOPCKUX s3bIKOB. — M.: U3n-Bo AH
CCP, 1961.

KT - Pycramuii A. Caiinanma/2-xwung/Typkuit Tun max3anu. - TomkenT: Zilol buloq,
2022.

MK — Maxmyn Komrapui, JleBoHy nyFoTHT-TYpK/Tap>KUMOH Ba Halipra taiépiiopuu
C.M. Mytamumu6og. T. I-1ll. — Tomkent: ®AH, 1960-1963.

Mn — Xopesmu. Myxa60ar-name//®a3puior 3.CTpay30eKCKUN 3bIK. XOPE3MHUUCKHE
mamsatHukd X1V Beka. I-1l. —Tamkent: ®AH, 1966-1971.

Hav — Ho6poxumos C., lllamcues I1. HaBouii acapnapu nyratu. —T.: Anabuér Ba
canbar, 1972.

NF — Haxmxyn — ¢apaauc//®a3puioB 3.CTapoy30ekckuil si3bIK. XOpe3MHUKMCKHE
mamsatHukd XIVBeka. T. I-1l. —Tamkent: ®AH, 1966-1971.

RSL — Paano B.B. Ombit cnoBapst Tiopkckux Hapeunid. [-1V. —CI1b, 1893-1911.

Tarjumon — Tapxxymon — XIV acp é3ma obunacu. — Torkent: @AH, 1980.

Tafsir — BopokoB A.K. Jlexcuka cpenneasuarckoro tedcupa XII1-X111 BB.-M.: U3a-Bo

—_— =~ 5 - 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2
BOCTOYHOM JIUT-phl, 1963.

XSH - Kyt6. Xocpor u Ilupun // @azpuioB 3D. Crapoy30ekckuii S3bIK.
Xopesmuiickue namatHukd X1V seka. T. I-1l. Tamkent: ®AH, 1966-1971.

ESS - 1) Cesoprasa D.B. DTHUMOJOIMYECKHH CIOBap THOPKCKUX S3BIKOB:
OOIIETIOPKCKUE ¥ MEXKTIOPKCKUE OCHOBHI Ha TiacHble. —M.: Hayka, 1974-.

2) CeBoptsiH D.B. DTumonornveckue cioBap TIOPKCKHX S3bIKOB: OOIIETIOpKCKUE U
MEXTIOpKCKIE OCHOBa Ha OykBy “b”. —M.: Hayxka, 1978.

3) Cesoprsa D.B. OTumonormueckre ocHOBHI Ha OykBwI “B”, “I™, “II”. — M.: Hayka,
1980.

FSH - Hasowii. ®apxon Ba Illupus. Mykamman acapiap TymiaMu. Vnrnpma ToMITHK.
Cakkuznaan ToM. — TomrkeHT: ®an. 1992,

SHT - AGynro3uii. [llaxapaiin Typk. — Tomkent: Uynmon, 1992.

O‘TIL — V36ex THauHAHT m30Xu ayFaty. I-11. — Pycckuit a3bik, 1981.

O‘XSHL — V36ex xank mesanapu ayrati. — Tomkent: ®AH, 1971,

QR — 1) H.B. Pa6rysuii. Kuccacu Pa6rysuii. I-11 Tomkent: Esysun, 1990-1991.

2) Rabghyzi. Narrationes de Prophetis. Reproduced in facsimile. Wirt an introductions
by K. Gronbech. — Copenbech. 1948.

3) Nasirud-din bin burhayud-din din Rabquz. Kisasul-Enbiya. Il. Dizin. Aysu Ata. —
Ankara, 1997.

QORAXONIYLARNI YORITISHDA FATVO ASARLARINING
AHAMIYATI: AHMAD IBN MUSO KESHSHIYNING
“MAJMU’ AL-HAVODIS”I MISOLIDA

ABDUMALIK TUYCHIBAYEV
Angara universiteti doktoranti, mustaqil tadqigotchi

Annotatsiya: Qoraxoniylar davrini yoritishda ushbu davrning o Zzida yozilgan fatvo
majmualarining ahamiyati katta. Mazkur asarlar fighning manbalari ierarxiyasida
nisbatan quyi o rinda turgani sababli diniy manba o ‘larog keng tadgiq etilmagan va
aksariyati hali ham qo ‘lyozma holatida qolib kelayotir. Tarixshunoslik jihatidan
garalganda esa, mazkur majmualar oz davridagi nodir ma’lumotlarni o z ichiga oladi.
Chunki, bu asarlarda keltirilgan fatvolarning aksari tegishli davrda yuzaga chiggan real
hodisalarning diniy-huquqgiy yechimini aks ettiradi. Bazi o ‘rinlarda fatvolar gatorida
ularni keltirib chigargan holatlar bo ‘yicha batafsil sharhlar ham zikr gilinadiki, ular
vositasida tegishli davrdagi siyosiy, savdo-igtisodiy, ijtimoiy va madaniy munosabatlarga
oid keng tasavvur hosil gilish mumkin. Xususan, davlatdagi sud-huquq tizimining
tuzilishi, gozilarning tayinlanishi, islom huqugi normalariga amal qilinishini tartibga
soluvchi Shayxulislom va Shamsulaimma kabi institutlarning tuzilishi, faoliyati va
vakolatlari, Qoraxoniylarning Saljugiylar bilan munosabatlari, mamlakatda boshqga din
vakillariga nisbatan munosabat, jamiyatda savdo-igtisodiy holat — foizsiz asosda
sarmoya jalb etish uchun yaratilgan sharoitlar, ta 'lim va ilmning go ‘llab-quvvatlanishiga
jarayonlar hagida fatvo asarlaridan muhim ma lumotiarni olish mumkin. Magolamizda
Qoraxoniylar davrini yoritishda fatvo asarlarining mazkur jihatiga to xtalingan. Unda

—_ =~ 6 =0



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2
tegishli davrda yozilgan fatvo majmualarining turlari haqida ma lumot berilib, mavzuni
yoritishda Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-havodis va an-navozil va al-
voge’ot” asarida kelgan fatvolardan keng foydalanilgan.

Kalit so“zlar: Fatvo, navozil, Qoraxoniylar, Shamsulaimma, Shayxulislom, figh.

Annomauyusn: Ilpu uzyuenuu snoxu Kapaxanuoog Oonvuioe 3HaueHUe UMeOm
cOopHuxu ems, HanucamHvie 6 mMom Jice nepuod. Omu  mpyovl 3AHUMAIOM
CpasHuUmeslbHo HU3Koe mecmo 6 uepapxuu ucmo4HuKos qbuicxa, nosomomy Kak
Pelucuo3Hble UCMOYHUKU OHU UCce006ambvl He()ocmamoqno, U OONLUIUHCINGO U3 HUX 00
cux nop coxpausiiomesi 8 pykonuchom euoe. C mouku 3penus ucmopuozpaguu 0anHvle
COOPHUKU cOOepicam YHUKANbHbIE CBEOCHUSL O CBOEM 8PEMEHU, NOCKOIbKY DONbUUUHCMEBO
NPUBCOEHHBIX 8 HUX (hem8 Ompajdcaom perucuO3HO-NPAasosvle pPeueHUs PealbHblX
cobbimuill coomeemcmeyrwe2o nepuood. B nexomopwvix cayuasx apsady c¢ emseamu
nPUBOOAMCsE NOOPOOHbIE KOMMEHMAapUu K 0OCMOSAMENbCMEAM, UX NOPOOUSULUM, UIMO
noseoJisiem nonydumo uupokoe npedcmaeﬂeHue o noaumudecKux, mopeoe6o-
IKOHOMUYECKUX, COYUATIbHBIX U KYTTbM)YPHBIX OMHOULEHUAX MOS0 BPEMEHU. B qyacmHocmu,
U3 eme MOMCHO NOUEPNHYMb BANCHbIE CEEOCHUS O CIMPYKmype Cy0eOHO-Npasosoil
cucmemabsl eocyaapcmea, nopﬂ()Ke HA3HAYECHUs Ka3uee, 0esAMeNbHOCMU U NOAHOMOYUSX
UHcmumymoe, pecyaupyrouwux npumeHeHue HOpmM UCIAMCKO20 npaed maxKux Kak
Hletixynoucnam u lamcyrvaumma, 06 omuowenusx Kapaxanuoos ¢ Cenvooicykamu, o
NONOJCEHUU npedcmagumeneli Opyaux peaucuii 8 Cmpaue, 0 COCMOAHUU MOP2OGIU U
OKOHOMUKU, 6 MOM HUcje 00 yciosusax ons npuejievyerus kanumaia Ha 6ecnpoueHmH0L7
OCHOBe, a Mmakdice 0 NPoYeccax No0OepICKU 0Opa30eanus u Hayku. B oannoti cmamove
paccemampueaenicia UMEHHO 3omont acnekm ¢em6 Kak UcCmo4YHuKoe no ucmopuu
Kapaxanuoos. Ilpusooamca ceedenuss o eudax cOOPHUKO8 (hem8, CO30AHHbIX 68 IMOm
nepuoo, U 8 0C8eujeHUU MmemMbl UWUPOKO UCNOAb3VIOMCS (hemabl u3 mpyoa Axmaoa ubu
Mbel Kewuu ((MadDiCMy’b an-xasaouc 8aH-HABA3UNL 8AN-6AKUDANY.

Knroueeswvie cnosa: @emsa, Hasasunw, Kapaxanuowi, [llamcynaumma, Llatixynucram,
Quxx.
Abstract: The collections of fatwas composed during the Karakhanid period hold
significant importance in elucidating the historical, social, and legal landscape of that
era. As these works occupy a relatively lower position in the hierarchy of sources within
Islamic jurisprudence (figh), they have not been extensively studied as primary religious
texts, and the majority of them remain in manuscript form. From a historiographical
perspective, however, these compilations encompass a valuable information about their
time. The fatwas contained within them often reflect the religious and legal resolutions of
real events that occurred during the respective period. In certain instances, detailed
explanations are provided alongside the fatwas, describing the circumstances that gave
rise to them, which enables a comprehensive understanding of the political, economic,
social, and cultural relations of the time. In particular, these works offer critical insights
into the structure of the judicial system, the appointment of gadis (judges), the
organization, functions, and jurisdiction of institutions such as the Shaykh al-Islam and
Shams al-4 imma that used to regulat the implementation of Islamic legal norms, as well
as the relations between the Karakhanids and the Seljuks, the state’s treatment of
representatives of other faiths, and the socio-economic environment, including
mechanisms created to attract investment on an interest-free basis. Furthermore, they
provide important data regarding the promotion of education and the support of

—_ e /] ==




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2
scholarly activities. The present article examines these aspects of fatwa literature as a
means to shed light on the Karakhanid period, providing information about the types of
fatwa compilations produced during that time, and drawing extensively upon the fatwas
recorded in Ahmad ibn Musa al-Keshshi’s Majmu* al-Hawadith wa al-Nawazil wa al-
Wagai * in the analysis.

Keywords: Fatwa, Nawazil, Kara-Khanid Khanate, Shaykh al-Islam, Shams al-
A’imma, figh.

Kirish.

Qoraxoniylar tarixiga oid ko‘plab tarixiy va adabiy manbalar chuqur
o‘rganilgan bo‘lsa-da, bugunga gadar ¢’tibordan chetda qolib kelayotgan nodir
ma’lumotlar to‘lami mavjud. U ham bo‘lsa — tegishli davrning o‘zida yozilgan
fighning ! amaliy sohasi, ya’ni navozil 2 yo‘nalishidagi fatvo majmu’alaridir.
Mazkur sohadagi girgga yaqin asarning aksari hali ham nashr gilinmagani figh
ilmida ularning matn® va sharh* asarlaridan keyin uchinchi darajadagi manba
o‘laroq tasniflanishi bilan bog‘liq. Ammo tarix va jamiyatshunoslik jihatidan
garalganda, aynan fatvo asarlari o‘z davriga doir nodir axborotni tashuvchi
manbalar hisoblanadi.

Magsad va vazifa.

Ushbu tadgiqotning magsadi — Qoraxoniylar davrini yoritishda mazkur
davrning o‘zida yozilgan huquqiy manbalar, ya’ni fatvo asarlarining o‘rni va
ahamiyatini ochib berishdir. Buning uchun avvalo, tegishli davrdagi fatvo asarlari
hagida ma’lumot berilib, ushbu manbalarning xususiyatiga binoan tasniflash
yuzasidan takliflar ilgari surilgan. Shuningdek, har bir fatvo muayyan ijtimoiy
hodisaga tayanganidan kelib chigib, muayyan fatvolar misolida Qoraxoniylar
davridagi siyosiy va ijtimoiy-igtisodiy hayot bo‘yicha tahlil amalga oshirilgan.

Usullar.

Muayyan davrning o‘zida yozilgan hujjatlar tegishli zamondagi vogealar
hagida ma’lumot olish va ularni anig tushunishga katta imkon yaratadi. Jumladan,
Qoraxoniylar davrining o‘zida yozilgan hujjatlar va huquqgiy fikr-mulohazalar
manbai — fatvo asarlaridagi ma’lumotlarni o‘rganish, tahlil gilish va sintez gilish
orgali ushbu davr hagida muayyan xulosalar chigarish mumkin. Ushbu holat
inobatga olinib, magola mavzusini yoritishda "tarixiy tadgigot usuli"dan keng
foydalanildi. Bunda tarixshunoslikdagi asosiy tamoyil — voqe’a va hodisalarni
tarixiy matnlar va hujjatlar asosida yoritishga urg‘u berildi.

Natijalar va mulohaza.

! Yicnom xykyku nimu.

2 Bupop XyKyKHuii Ma3sxaOHHHT acoCUMJIapH/IaH KEWMHIM J1aBp/ia 103ara KeJiraH sHIM Macaianap Ba
YJIAapHUHT €YUMJIApUHU YPraHyBYH (QUKX COXACH.

3 XyKykuii Ma3xab acoclapuHUHT XyKM Ba XyJIOCATapHHU MyXTacap X0JI/1a )amylaral KUToouap.

4 MaTH acapyiapuary xymiia Ba CY3/JapHUHT HIAPXUTa acoC/IaHTraH Manbaniap.

—_— =~ 0§ ———— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

P

GT\\\-.;) - . - Ozt =

“Keyin yuzaga kelgan, insonlar uchun qiyinchilik yaratgan holat”
ma’nosidagi “nozila” so‘zining ko‘pligi bo‘lgan navozil istilohi ! mazhab
asoschilarining asarlarida uchramagan, keyingi davrda yuzaga kelgan huquqgiy
savollar va ularning yechimini nazarda tutadi. Bu turdagi masalalarni ifodalash
uchun "voge’ot”, “havodis”, “fatovo” so‘zlari ham qo‘llanilgan.? Fighning mazkur
yo‘nalishiga oid ilk manba Somoniylar davrining oxirlarida vatandoshimiz
Abullays Samargandiy (v. 373/983) tomonidan yozilgan “Fatovo an-Navozil”
asaridir. Ushbu kitob keyingi davr manbalarining uslubi va mazmunining
shakllanishida katta ta’sir ko‘rsatgan.

Qoraxoniylar davrida yozilgan navozil asarlari rivojini uch bosgichga bo‘lish
mumkin. llk davrda muayyan shahar ulamosining fatvo jamlanmalari keng
targalgan. Muhammad ibn Fazl Buxoriyning “Fatovo al-Fazliy”,> Muhammad ibn
Valid Samargandiyning “al-Jome’ul-Asg‘ar”,* asarlari shular jumlasidandir. Ayni
davrda mualliflari ma’lum bo‘lmagan “Fatovo a’immat Buxoro”,® “Fatovo ahli
Samargand”® va “Fatovo Xorazm”’ kabi majmualar ham bo‘lgan Shu bilan birga,
asarlarda Abdulaziz Halvoniyning (v. 452/1060?) “al-Voge’ot vil-furu’”,
Abulyusr Pazdaviyning (v. 493/1100) “al-Voge’ot”, Mahmud ibn Zayd
Lomishiyning (515/1121 yilda hayot bo‘lgan) “Voge’ot al-Lomishiy” asarlari ham
zikr gilingan bo‘lsa-da, bugunga gadar yetib kelmagan.

XIl asrning boshlaridan avvalgi manbalarni jamlash, fargli maktab va
hududlarga oid asarlardan dolzarb fatvolarni tanlab, majmualar yozish
boshlangan. Bu jarayonda dastlab Samargand va Buxorodagi uslubda o‘xshashlik
aks etgan. Jumladan, Buxoroda yozilgan Muhammad ibn Ibrohim Hasiriyning (v.
500/1107?) “al-Hoviy fil-Fatovosi bilan ayni davrga oid Samargand manbalarida
yagin uslub qo‘llanilgan. Saljugiylar hukmdori Sulton Sanjar Movarounnahrni
tobe etgach, Buxoroda avtonom Sadrlar hokimiyatining o‘rnatilishi® bilan bu

1 Kas, Ditront Caun. “HaBo3uin”, Typkus duénat Bakdu Mciaom Dumukmonenuscr, XXXIIT xwm,
HUcranbyn: TDV nampuérn, 2007, 6. 34.

2 Dpnoran, Mexmer. DukX Ba XyKyK Tepmunnapu nyratu (Fikih ve Hukuk Terimleri SozIiigi).
“Ensar” Hampuéryu, Mcranbyn, 2005. b. 365, 597; beaup, Mypre3a. Byxopo Xxykyk makradbu
(Buhara Hukuk Okulu). ISAM nampuétu: Uctan6ys, 2019. B. 76.

% Byxopo onumiapy (haTBOJIapH KaMIIAHTaH.

4 Camapkany onumaapy (paTBONApH KaMIIAHTaH.

5 Kemmmuii, Axman M6H Myco. Maxmy®b all-XxaBOJUC Ba aH-HABO3WJI Ba al-BOKEHOT. McTaHOyI,
CymnaiiMmonust KyTyoxoHacu Mypoa Myiuta kyn €3ma acapiap KOJJIEKIUSACH, WHB. pakamu: 1181,
192°.

® Byxopuif, Bypbouunaun. An-Myxut an-Bypxonuil. “Jlopya-KyTyOuI-WiIMHUiis” HalIpuéTH,
JIusan, 2004. 1/61, 283.

" ABBanru Man6a, 1/50.

8 V3en, Axmer. “Canpymmaxuy’, Typxus [Iuénar sakdu Hcinom Diukonenuscu, XXXV
xunn, Mcraubyn: TDV nampuéru, 2008. — B. 425; Xynkan, Ymep Comep. Vpra acpmapna
Camapkanijia Wik 3aMOHaBHil Typkuil yHusepcurer: Tamrauxon M6poxum mazpacacu (Ortagag
Semerkand’mda ilk Modern Tiirk Universitesi: Tamgag Han Ibrahim Medresesi) Tpakus
YHHUBEPCUTETH alabuET akynbTeTH KypHau. 4-xuin, 8-con. 2014. b. 28.

—_ =~ () —— 00—



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

yerdagi ilmiy asarlar, jumladan, fatvo jamlanmalarining uslubiyatida ham yangilik
yuzaga keldi. Sadrlar oilasidan bo‘lgan Abu Hafs Husomiddin Sadrush-shahid (v.
536/1141) boshlab bergan bu uslub avvalgi darvga oid manbalardan fatvo naglida
matnni gisqartirish, ortigcha deb hisoblangan tafsilotlarni tushirib qoldirishdan
iborat edi. Murtazo Bedirning ta’biri bilan aytganda, “an-Navozilda® muayyan bir
fatvo kimga yo ‘naltirilgani gayd qilinganiga garamay, xuddi shu fatvolarni
keltirgan al-Voge ot muallifi ularning kimga oidligini ko ‘rsatmagan.

Buxoroga xos ushbu yangi uslubga muvofiq ba’zi holatlarda fatvoning gaysi
maktabga oidligini bildirish uchun mintaga va davrlarni muayyan ramz bilan
ishoratlash, tegishli belgi ostida tanlangan fatvolarni zikr gilish ham kuzatilgan.
Sadrush-shahid (v. 536/1141)ning o‘zi ushbu uslubda “al-Voge’ot”, “al-Fatovo al-
kubro” va “Umdat al-Fatovo™ asarlarini, uning shogirdi Burhoniddin Marg‘inoniy
(v. 593/1197) esa “at-Tajnis val-mazid” kitobini yozgan. Bu shakldagi asarlar sof
huqugiy ma’noda masalalarni sharhlashda foydalaniladigan muxtasar material
to‘plash, madrasalarda talabalar tomonidan matnlarni yodga olish uchun muxtasar
matnning shakllantirilishi jihatidan muhim va foydali bo‘lgan. Ammo tegishli
fatvo muallifining nomini tushirib qoldirilishi ilk davr olimlari bilan aloganing
uzilishiga, fatvo tafsilotlarining qisqartirilishi esa tarixiy va ijtimoiy jihatdan
gimmatli axborotning yo‘qolishiga olib kelgan.

Buxoroda shakllangan bu usul XII asrning ikkinchi yarmida deyarli butun
mintagaga targalgan. Keyingi davrda uslub va mazmun jihatidan ko‘proq nazariy
fighni yodga soluvchi, Sadrush-shahid maktabining yanada taraqqiy etgan shakli
deb atash mumkin bo‘lgan asarlar yuzaga kelgan. Marg‘inoniyning (v. 593/1197)
“Muxtorot an-Navozil”, Iftixoruddin Buxoriy (6. 542/1147)ning “Xulosat al-
Fatovo”, Abulgosim Samargandiy (v. 559/1163)ning ‘“al-Multagat”, Abu Hafs
Oqiliy (v. 576/1180)ning “Minhoj al-Fatovo”, Abu Nasr Attobiy (v.
586/1190)ning “Javome’ al-figh”, Abu Bakr Muhammad ibn Ahmad Buxoriy (v.
619/1222)ning “al-Fatovo az-zahiriyya”, Burhonushshari’a Buxoriy (VI/XII
asr)ning “Tatimmat al-fatovo”, Ahmad ibn Muhammad ibn Abu Bakr (636/1238-
9 yilda hayot bo‘lgan)ning “Xizanat al-Fatovo” va “Majma’ al-fatovo™ asarlari
shular jumlasidandir.

Ayni davrda yozilganiga garamay, Sadrush-shahidning ta’siridan Xxoli
kamsonli fatvo majmualaridan biri — Ahmad ibn Muso Keshshiyning “Majmu’ al-
havodis va an-navozil va al-voqe’ot” asaridir.* Qoraxoniylar nazoratida golgan
Samargandda bitilgani uchun ushbu asar Sadrlar bilan Buxoroga kirib kelgan

! A6ynnaiic CaMapKaHIMHHUHT acapd Ha3apa TyTHITaH.

2 CampyIIIIaXyIHUHT acapd Ha3apaa TyTH/ITaH.

3 bemup, Myptesa. Byxopo xykyk Makta6u (Buhara Hukuk Okulu). ISAM nampuéru: UctanGys,
2019. Bb. 95-96.

42022 fimna Makona Myamun(u TOMOHHUIAH KUTOOHUHT TAaHKUAWHN Hampu Taiépnanrad. Kapanr:
Axman nbH Myco Kemmmmidi. Maxmyb an-XaBOIUC Ba aH-HABO3WJI Ba al-BOKEHOT. Hommp:
A.Tyitunbaes, baiipyt: I6H Xa3m nampuérnu, 2022,

—_— = 100 —=————————————————————————<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

yangi uslubdan ta’sirlanmagan bo‘lishi mumkin. Keshshiyning ushbu asarida
fatvolarni qisqartirish deyarli kuzatilmaydi. Ba’zi hollarida muayyan fatvo
bo‘yicha olimlar o‘rtasida yuzaga kelgan bahs-munozaralar, hodisalar va hatto
hokimiyat bilan ulamo o‘rtasidagi mulogotlar ham batafsil zikr gilinadi. Sof
hugug ilmi nugtai nazaridan bu uslub nomuvofig bo‘lishi mumkin. Hatto shu
sababli ham keyingi davrda yozilgan fatvo asarlari ko‘proq Buxoro maktabi
tarzida yozila boshlagan. Ammo tarixni, muayyan davrdagi siyosiy, igtisodiy-
ijtimoiy va madaniy hayotni yoritishda Keshshiyning asarida keltirilgan fatvolar
ortidagi voge’a va hodisalar muhim manba bo‘lib xizmat giladi.

Keshshiy asarining mugaddimasida bildirganidek, o‘zidan avval yozilgan 15 ta
manbadan foydalangan. Ularning ichida magola mavzusi doirasida bo‘lganlari —
Payg‘ambar avlodidan bo‘lgani sababli Qoraxoniy xoqgonlari tomonidan alohida
e’zozlangan Muhammad ibn Abu Shujo’ Muhammad ibn Hamza Alaviy (v.
1098)ning  “Muxtasar G ‘arib ar-rivoya”si, Samargandda ilk Shayxulislom
o‘laroq faoliyat ko‘rsatgan Ato ibn Hamza So‘g‘diy (XI asrning ikkinchi yarmi)
“Fatovo "si, shahar olimlarining nodir fatvolari jamlangan “Fatovo Muhammad
ibn Valid Samargandiy” va “Fatovo Najmiddin Nasafiy” asarlari alohida
¢’tiborga molik.

Keshshiyning asarida keltirilgan fatvolardan mintagada turkiy gabilalarning
ta’siri orta boshlaganini ko‘rish mumkin. Kamida 7 ta fatvoda turkiylar (&)
ifodasi mavjud. Hatto bir fatvoda hududda turkiylashuvga to‘g‘ridan ishora
giluvchi savol so‘ralgan. Unga ko‘ra, Najmiddin Nasafiydan “Agar ertaga bu
mavzeni Turkistonga aylantirmasam, ayolim taloq bo‘lsin” degan kishi gasamini
ganday ado etadi deb so‘ralganda, u “Bu yerga ko‘plab turkiylarni yerlashtirish
bilan™! degan javobni bergan. Asarda kelgan yana bir hikoyadan esa, Samargand
amirining turkiy bo‘lgani anglashiladi. Unga ko‘ra, shaharning Kigizchilar
ko‘chasi (cws&lll 4&&w)dagi bir uyda bazm uyushtirilib, ichkilik bo‘lgani xabari
Shayxulislomga yetib kelganda, u zudlik bilan bu yerga kelib amri ma’ruf gilgan.
Mehmonlar ichida turkiylar bo‘lib, ulardan biri amir ekani (ag¢ie )y &5 agdsg
+4l) aniglangan. Awvaliga, bazm gatnashchilari Shayxulislomning ogohlan-
tirishlariga qulog solmagan. Muhtasib Qozi Hasan Faqo’iy hamda bevosita Xogon
hurmatiga noil bo‘lgan Payg‘ambar avlodi Muhammad ibn Abu Shujo’
Muhammad ibn Hamza Alaviy yetib kelgandan keyin, ko‘plab fagihlar ishtirokida
chora ko‘rilgan.?

Ma’lumki, Qoraxoniylar davlat hududida hanafiylik huqugini asos qilib
olganlar. Davlat va jamiyatda huquqiy nazorat uchun vyangi tuzilmalar
shakllantirilgan. Avval Buxoroda Shamsulammma, keyinchalik esa Samargandda
Shayxulislom lavozimlari yuzaga kelib, ular vositasida hanafiy mazhabini
rivojlantirish magsad qgilingan. Jumladan, Keshshiyning asaridagi ma’lumotlar

! Kernmmit, 1815,
2 Kermmit, 3212,

—_——— =~ 0] —=———————————————<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
Shayxulislom magomi Samargandda hanafiy olimlarining eng yugori unvoni
bo‘lganini ko‘rsatadi. Bu daraja fagat hanafiy mazhabi olimiga berilgan.
Taxminimizcha, Samarganddagi ushbu unvon davlat boshgaruvidagi lavozimni
nazarda tutgan bo‘lib, bevosita Qoraxoniy Xoqoni tashabbusi bilan ta’sis etilgan
bo‘lishi mumkin. Usmonlilar davlatidagi oliy martabali diniy rahbar -
Shayxulislom lavozimining ildizlari ham Qoraxoniylarga borib tagalishini ilgari
surish mumkin.

Keshshiyning asarida keltirilgan ma’lumotlardan Shayxulislom Sug‘diyning
Qozilar tomonidan chigarilgan hukmlarning huqugga muvofigligini baholagan va
nazorat qilgan, yaxshilikka buyurib, yomonlikdan qaytarish vazifasini o‘z
zimmasiga olgani, gonunga xilof va nohaq ishlarni yuzaga kelgan, zarur
choralarni ko‘rgani anglashiladi. Ato Sug‘diyning vafotidan so‘ng Shayxulislom
lavozimiga Ali b. Muhammad Isbijobiy (1141 yilda tug‘ilgan), undan keyin esa,
Mahmud b. Ahmad Sog‘archi (1160-yilda tug‘ilgan) kabi olimlar keltirilgan.* Ikki
olimning nomidan va nisbasidan ko‘rinib turganidek, Qoraxoniylar keyingi
davrda ushbu lavozimga kelib chigishi turkiy bo‘lgan ulamoning kelishini go‘llab
quvvatlaganini bildirish mumkin.

Qoraxoniylar davlatida Bosh qozi Xogon tomonidan tayinlangan. Tayinlash
hagidagi garorda Bosh goziga quyi turuvchi qozilarni tayinlash vakolati ( &3y
iAiuL) aniq ko‘rsatilgan taqdirda, u boshga qozilarni belgilay olgan. Aks
holda, Bosh qozi tayinlagan gozilarning hukmi kuchga kirmagan.? Qiziq jihati,
Qoraxoniylarning Saljugiylarga tobe bo‘lishi qozilarni tayinlash jarayoniga ham
ta’sir gilgan va bu Keshshiyning asarida ham aks etgan. Unda kelgan sud
hujjatlaridan birining tahliliga ko‘ra, Xl asrning oxirlarida hudud Saljugiylar
hukmdori Sulton Sanjar tomonidan bo‘ysundirilgach, Bosh qozining Xoqgon,
Xogonning esa Sanjar tomonidan tayinlanganini (4> ¢» iy A8 jauy SLAAY Ll
ke dga g GBAY 25 BAY) aniq yozish amaliyoti boshlangan.?

Keshshiy tomonidan nagl gilingan yana bir muhim ma’lumot Samargand
fagihlari tomonidan tasdiglangan va muomalaga kiritilgan “al-bay’ bil-vafo” ( gl
slglly) shaklidagi bitim hagidadir. Qoraxoniylar davrida ushbu turdagi
shartnomalarga ruxsat berilishi sarmoyadorlardan mablag* jalb etishga imkon
yaratib, jamiyatning savdo-igtisodiy rivojiga katta yo‘l ochgan. Bunday
kelishuvga ko‘ra, sarmoyador biror kishiga garz magsadida bergan puli uchun
muayyan mulkni sotib olgandek harakat gilgan, ammo qarz vaqti kelib
gaytarilganda, tegishli mulkni gaytarib berishga va’da bergan. Shartnomaning
nomi ham ana shu va’daga vafo gilish mazmunida “vafo bitimi” deb atalgan.
Keshshiyning fatvo majmuasida kelishicha, bu turdagi oldi-sotdi bitimi riboga,

! Kapanr: Tyiiuubaes, A6aymamuk. Camapkanna [laiixyniucnom wupopacu: XI-XII acpnap
(Shaykh al-Islam’s Office in Samarkand (XI-XII. Centuries). 3. Uluslararas1 Ogrenciler Sosyal
Bilimler Kongresi. Ucrau6yn, 2017, b. 141-147.

2 Kernmmit, 2765,

3 Kermmmit, 2832,

—_ = 102 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — (_L;,y/?Ta

ya’'ni foizli garz o‘rniga chora (s Yuial) deb gabul gilgan. Samargand
Shayxulislomi Ato So‘g‘diy bu turdagi bitimni garov (¢®J) uchun berilgan
mulkka giyoslab, “Bizningcha, garov va bu (vafo bitimi)ning o rtasida hech bir
hukmda farq yo ‘q. Chunki tomonlar uni oldi-sotdi deb nomlasalar-da (& Léw),
magsadlari — garov va garzni kafolatlashdir (cxtl (jlisayls (# 4). Zero, sotuvchi
ushbu bitimdan so ‘ng barchaga: “Falonchiga mulkimni garov gilib berdim”
deydi, oluvchi esa “falonchining mulkini garovga oldim”, deb aytadi”
mazmunida fikr bildirgan.!

“Majmu’ al-havodis”dagi ayrim fatvolar Qoraxoniylar davridagi diniy
bag‘rikenglikni holatini ko‘rsatib berishi jihatidan bugun ham dolzarbdir.
Najmiddin Nasafiyning hikoya gilishicha, Sarpulda musulmonlar yaxshilik gilgan
bir ma’jusiyning bolasining sochini kestirish munosabati bilan uyushtirgan
ziyofatiga borgan musulmonlar masalasida Shayxulislom “Ahli zimmaning
taklifini gabul qilish shari’atda mutlogdir (cheklanmagan)”, deya javob bergan.?
Boshga bir fatvoda esa, musulmonlardan yer yoki bog* sotib olib uni o‘zlariga
mozor qilib olgan (! 3.8 W3338) yahudiylarni bu ishiga to‘sqinlik gilish
mumkinmi degan masalada Shayxulislom “Yo‘q, chunki ular uni mulk gilib
oldilar. Shu sababli xuddi musulmonlar kabi xohlaganlarini giladilar”, ( W s<le ag3¥
plsalls | g5l L ¢y slaid) deb javob bergan.®

Qoraxoniylar ilm-fanga katta ahamiyat bergan. Hatto ba’zi tadgiqotlar islom
dunyosidagi ilk madrasa Samargandda tashkil topganini ko‘rsatadi. O‘mer Soner
Xunkanning xulosasiga ko‘ra, 1066 yilda Ibrohim Tamg‘achxon (1041-1068)
tashabbusi bilan ochilgan madrasa Islom dunyosida mavjud bo‘lgan masjidlardagi
ilm halgalaridan fargli o‘laroq, to‘liq ta’limga ixtisoslashgan muassasa sifatida
ajralib turadi. Madrasaning o‘ziga ajratilgan alohida binosi, maosh oluvchi
mudarrislari, stipendiya asosida o‘quvchi talabalari, kutubxonasi va ta’lim dasturi
bo‘lgan. Ibrohim Xogon madrasasi bu xususiyatlarga ega ilk ilm dargohi bo‘lgan
va hatto Saljugiylarning Nizomiya madrasalari uchun o‘rnak bo‘lib xizmat gilgan.
Madrasada imom, muazzin, muftiy kabi diniy soha mutaxassislari gatorida
muhtasib, kotib, tarjimon, ayg‘oqchi va elchi kabi davlat boshqgaruvi uchun
muhim xizmatchilar ham yetishib chiggan.* Mazkur madrasa hagida Keshshiy
asarida kelgan bir hikoya unga oid muhim ma’lumotni berishi bilan ahamiyatlidir.
Unga ko‘ra, “Xogoniya madrasasi” (&&@Al 4wl deb atalgan mazkur
dargohning asosiy muallimlaridan Qoraxoniylar tomonidan Samargandga taklif
etilgan Payg‘ambar avlodi Abu Shujo’ Alaviy edi. Olimning madarasa ichida

! Kerrmmit, 2290,

2 Kernmmid, 3822,

3 Kernmmit, 2855,

4 Xyukan, Ymep Comnep. Ypra acpmapma CaMapkaiia WIK 3aMOHABMH TYpKHil yHHBEPCHTET:
Tamrauxon M6poxum wmajpacacu (Ortagag Semerkand’inda ilk Modern Tiirk Universitesi:
Tamgag Han Ibrahim Medresesi) Tpakust yHuBepCHTETH anabueT (haKyIbTETH KYpPHAIU. 4-KUl,
8-con. 2014. b. 28-29.

—_———— =~ 103 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
alohida kutubxonasi (488 g «ils A 3aal) bo‘lgan. ! O‘z davrida
Qoraxoniylarning Shayxulislomi bo‘lib yetishgan Ato ibn Hamza So‘g‘diy ham
bu yerda ta’lim olgan.

Asarda keltirilgan bir voge’a Xogon bilan ulamo o‘rtasidagi munosabatni
yagindan tasavvur gilishga imkon beradi. Ato So‘g‘diyning hikoya qilishicha,
yoshligida Buxoroda ta’lim olgan vaqtda Qoraxoniylar Xoqoni Ibrohimga yagin
bo‘lgan Gulbodom ismli bir shaxsga oid huqugiy da’voda olimlar o‘rtasida
kelishmovchilik yuzaga kelgan. Shamsulaimma Halvoniy (v. 452/1060?)
boshchiligidagi ulamolar da’vo hujjatining qoidalarga to‘liq muvofiq ekanini
bildirgani holda, Bosh qozi bo‘lgan Ali So‘g‘diy buni gabul gilmagan. Uzoq
munozaradan so‘ng olimlar Xogonning saroyiga chagirtirilib, bir garorga
kelishlari so‘ralgan. Uzoq tortishuvdan so‘ng Ali So‘g‘diy hujjatda “Gulbodom
foydasiga hukm chigardim” (a)3uId cwd g) degan jumlada aynan gaysi Gulbodom
hagida gap ketayotgani aniq ko‘rsatilmagani, agar sud majlisida ushbu ismga ega
ikki shaxs bo‘lgan bo‘lsa, chalkashlik yuzaga kelishini tushuntirib, boshga
olimlarning ham o‘z fikriga qo‘shilishiga erishadi va hujjat yangidan tuziladi.?

Xulosa.

Yuqorida keltirilgan ma’lumot va tahlillar Ahmad ibn Muso Keshshiyning
“Majmu’ al-havodis va an-navozil va al-voge’ot” asari misolida fatvo
kitoblarining Qoraxoniylar davrini yoritishda nagadar muhimligini yaqqol
ko‘rsatadi. Bu manbalar diniy hugquqgga oid bo‘lgani sababli keng gamrovli tarixiy
axborotga ega bo‘lmasligi mumkin. Lekin tarix kitoblarida keltirilgan ma’lumotni
tasdiglash, davlatdagi sud-huquq tizimini o‘rganish, tegishli davrdagi oilaviy,
ijtimoiy va savdo-igtisodiy munosabatlarga oid tasavvur hosil qilish,
hokimiyatning diniy ulamo bilan munosabatlarini tahlil gilish jihatidan ushbu
kitoblar nodir ma’lumotlarni o‘zida jamlagan. Bugunga gadar aksari qo‘lyozma
holida qolib kelayotgan ushbu asarlarning tanqidiy nashrini tayyorlab, ilm
hamjamiyatiga taqdim etish katta ahamiyatga ega. Buning uchun esa, quyidagi
takliflarni ilgari surish mumkin:

1. Qoraxoniylar davri tadgigotchilarini tegishli davrda yozilgan va ko‘pi
go‘lyozma holatida saglanib kelayotgan fatvo asarlarini chuqur o‘rganishga jalb
qgilish.

2. Magistratura va doktorantura ta’limida dissertatsiyalar yozish doirasida
tangidiy nashr tayyorlashni yo‘lga qo‘yish.

3. Mas’ul idoralar tomonidan Qoraxoniylar davriga oid qo‘lyozma asarlarning
eng sifatli nusxalarini tanlab olish, o‘rganish va tanqidiy nashrga tayyorlash uchun
alohida grant dasturlarini ochish. Bu kabi asarlarinng aksariyati Turkiya, Misr,
Saudiya Arabistoni kabi xorijiy davlatlarda saglab kelinayotgani sababli ularning

! Kernmmit, 112,
2 Kermmmit, 272%,

_ e 104 = -



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

SCRNr; 3= == 2 2
tadqiq gilishga moddiy garnt dasturlarining ochilishi bu boradagi ilmiy ishlarni
ko‘paytirishga xizmat qiladi.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. A6nmymamuk TyitunbaeB. Camapkaanna [laiixymucmom umopacu: XI-XII acpmap
(Shaykh al-Islam’s Office in Samarkand (XI-XII. Centuries). 3. Uluslararast Ogrenciler
Sosyal Bilimler Kongresi. Ucrau6yt, 2017, 568 6.

2. Axman n6H Myco Kenmmmit. Maxxmys an-xaBoJic Ba aH-HABO3WII Ba aI-BOKEHOT.
UcranOyin, CynaiimoHus kyTyOxoHacu Mypox Mysuia kynésma acapiap KOJUICKIHMSICH,
uHB. pakamu: 1181, 441 Bapak.

3. Axwmax ubH Myco Kemrmmmii. MaxkxMyb ai-xaBOJIUC Ba aH-HABO3WII Ba aJI-BOKEHOT.
Hommp: A.Tyiun6aes, baiipyT: MoH Xa3m nampuéru, 2022, I-111 sxunpmap.

4. Axmer Ve “Canmpymmaxun’, Typkus  [Quénar Bakbpu  Mcioom
Ounuknonenusicu, XXXV xwin, Ucranbyn: TDV nmampuéru, 2008, 425-427 0.

5. bypxommmmua byxopuit. An-Myxut an-bypxomnmii. “Ilopym-kyTyOmm-unMuiisn”
Hampuétu, Jluan, 2004, [-IX xunmnap.

6. Mexmer Opnoran. ®dukx Ba Xykyk Tepmuniapu jayratu (Fikith ve Hukuk
Terimleri So6zIigil). “Ensar”’ nampuéru, cranbyn, 2005, 626 6.

7. Mypre3a Benup. Byxopo xykyk wmaktabu (Buhara Hukuk Okulu). ISAM
nampuéru: Ucranoyi, 2019, 253 6.

8. Vmep Comep Xynkan. Ypra acpnapna Camapkauiia WIK 3aMOHABHIl TYpKHii
yuusepcuteT: Tamrauxon M6poxum mampacacu (Ortagag Semerkand’inda ilk Modern
Tiirk Universitesi: Tamgag Han Ibrahim Medresesi) Tpakusi yHuBepcuTeT anabuéT
(akynbTeTH XypHanu. 4-xung, 8-con. 2014, 17-44 6.

9. Ditton Caumng Kas. “Hasoswn”, Typkust [uénar Bakpu Fcimom
Ounukionenuscu, X XXIII xxuna, Uctandyn: TDV mampuéru, 2007, 34-35 6.

KARAHANLI SIYASI DUSUNCESINDE “KARA” KAVRAMININ
ANLAM KATMANLARI

TUBA TOMBULOGLU
Angara Yildirim Boyazid universiteti dosenti
FIRUZA DJUMANIYAZOVA
O zR FA Shargshunoslik instituti katta ilmiy xodimi, tarix fanlari nomzodi

Ozet. Bu calisma, Tirk kiiltiiriinde “kara” kelimesinin Karahanlilar donemi
baglaminda kazandigi ¢ok katmanl anlamlari incelemektedir. Etimolojik olarak “siyah”
anlamina gelen “kara”, Tiirk diisiincesinde yalnizca bir renk degil; yon, toplumsal
tabaka, kudret ve kutsalltk gostergesi haline gelmistir. Eski Tiirklerde kara kuzeyi temsil
eder, bu nedenle “kara’ merkezi giicii ve yiiceligi simgeler. Karahanli Devleti’'nde “Kara
Han” unvam, hem siyasi megruiyetin hem de “kut” anlayisinin yansimasidir. Bu sifat
yalnizca en yiiksek hiikiimdar igin kullanilmis, devietin dogu kolunu ve merkezi otoriteyi

—_—— =~ 105 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2

sembolize etmistir. Ayni zamanda “kara” halki (kara bodun) ve toplumun alt tabakasini
ifade eden bir sosyal terim olarak da yer almistir. Kutadgu Bilig’de “ak beg” (bey) ve
“kara kul” (halk) karsithgr bu toplumsal yapiyi acikca gosterir. Cografyada da “Kara
Kum”, “Kara Kurum” gibi yer adlariyla kuzey yéniiyle ozdeslesmistir. Edebi metinlerde
ve destanlarda “kara ev”, “kara halk” gibi ifadeler, sade yasami ve halk kiiltiiriinii
temsil eder. Boylece “kara”, Tiirk siyasi ve kiiltiirel diinyasinda hem yonsel, hem sosyal
hem de ideolojik bir simgeye doniigmiis; renk sembolizmi iizerinden giicii, kokliiliigii ve
kutsalligi bir arada ifade eden biitiinciil bir kavram haline gelmistir.

Anahtar kelimeler: Karahanlilar, Siyasi Diistince, “Kara”, Karahan

Annotatsiya. Ushbu tadgigot turkiy madaniyatda “qora” so ‘zining Qaraxoniylar
davrida kasb etgan ko‘p qirrali ma’nolarini tahlil qiladi. Etimologik jihatdan “qora”
ma’nosini anglatuvchi bu so ‘z turkiy tafakkurda faqat rang emas, balki yo ‘nalish, ijtimoiy
tabaga, qudrat va mugaddaslik ramzi sifatida ham talgin etilgan. Qadimgi turklarda
“qora” shimolni ifodalagan, shu sababli u markaziy kuch va yuksaklik timsoli
hisoblangan. Qaraxoniylar daviatida “Qara xon” unvoni siyosiy qonuniylik va “qut”
tushunchasining ifodasi bo‘lib, faqat eng oliy hukmdorga nisbatan ishlatilgan hamda
davlatning sharqiy tarmog ‘i va markaziy hokimiyatini anglatgan. Shu bilan birga, “gora
xalg” (qara bodun) iborasi jamiyatning quyi gatlamini bildiruvchi ijtimoiy termin sifatida
ishlatilgan. “Qutadg‘u bilig” asarida “oq beg” (bey) va “qara qul” (xalq) garama-
qarshiligi bu ijtimoiy tuzilmani yaqqol ko ‘rsatadi. Geografik jihatdan “Qoraqum”,
“Qorakurum” kabi joy nomlari shimol yo ‘nalishi bilan bog lig. Adabiy manbalarda va
dostonlarda uchraydigan “qara uy”, “qara xalq” kabi iboralar esa oddiy hayot va xalq
madaniyatini ifodalaydi. Shu tariga “qora” so ‘zi turkiy siyosiy va madaniy tafakkurda
yo ‘nalish, ijtimoiy va mafkuraviy ramz sifatida shakllanib, rang ramzi orgali qudrat, ildiz
va mugaddaslikni birlashtirgan yaxlit tushunchaga aylangan.

Kalit so“zlar: Qoraxoniylar, siyosiy tafakkur, “qora”, Qoraxon.

Annotation: This study analyzes the multifaceted meanings of the word “kara” in
Turkic culture during the Karakhanid period. Etymologically meaning “black,” the term
kara in Turkic thought represents not only a color but also symbolizes direction, social
class, power, and sacredness. In ancient Turkic belief, kara denoted the north, and
therefore symbolized central authority and greatness. In the Karakhanid State, the title
Kara Khan reflected both political legitimacy and the concept of kut (divine grace), being
used exclusively for the supreme ruler and representing the eastern branch and central
authority of the state. At the same time, the phrase kara xalq (“common people,” kara
bodun) functioned as a social term denoting the lower stratum of society. In Kutadgu
Bilig, the contrast between aq beg (noble) and gara qul (commoner) clearly illustrates
this social structure. Geographically, place names such as Karakum and Karakurum are
associated with the northern direction. In literary texts and epics, expressions like kara
uy (“black house”) and kara xalq (“‘common folk”) represent simplicity and folk culture.
Thus, kara evolved into a directional, social, and ideological symbol in Turkic political
and cultural thought an integrated concept expressing power, rootedness, and sacredness
through color symbolism.

Keywords: Karakhanids, political thought, “kara,” Karakhan.

Giris.

—_—— =~ 106 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = St2 = /’Fg)

Tirk tarihinin eski caglarindan itibaren renk kavrami, sadece fiziksel niteligi
ifade eden bir olgu olmaktan ¢ok, siyasi diisiincenin de temel bilesenlerinden biri
olmustur. Tirkler i¢in renkler, bir yandan diinyanin yonlerini, diger yandan
hiikiimdarligin mertebelerini ve toplumsal tabakalar1 simgelerdi. Bu sistemde
“kara” kelimesi, Tirk zihin diinyasinda hem bir renk, hem bir yon, hem de
toplumsal hiyerarsinin ve kudretin sembolii olarak ¢ok katmanli bir anlam
kazanmistir. Dolayisiyla Karahanli Devleti’nin hiikiimdar unvanlarinda yer alan
“kara” sifati, sadece bir sifat olmaktan ziyade, derin anlamlar tasiyan ideolojik bir
kavramdir.

Karahanlilar donemi de Tiirk tarihinde renk sembolizminin siyasi mesruiyetle
birlestigi devirlerden biridir. Bu dénemde “Kara Han”, “Bugra Kara Han” gibi
unvanlar yalnizca bireysel adlar degil, mesruiyet ve kutsiyetin sembolleri haline
gelmistir. Tirk hiikiimdarlik anlayisinda “kut” kavraminin (tanrisal mesruiyet)
merkezde olusu, “kara” kelimesinin bu kutu yansitan bir sembol olarak
kullanilmasina zemin hazirlamistir. Bu ¢alismanin amaci, “kara” kelimesinin
Karahanlilar devleti ig¢indeki kullanimini, etimolojik kokeninden baslayarak
kiiltiirel ve siyasi baglamlariyla inceleyip kelimenin islevini anlamaya ¢alismaktir.
Bu c¢alismada evvela “kara” kelimesinin Tiirk dilindeki anlam katmanlari ele
alinacak, ardindan kelimenin kiiltiirel, yon kavrami ve sembolik islevi
incelenecektir.

I. Etimolojik ve Filolojik Analiz

“Kara” kelimesi Tiirk dilinin en eski donemlerinden itibaren ¢ok yonlii bir
anlam alanma sahiptir. Temel anlam fiziksel olarak “siyah” veya “karanlik” olsa
da, erken metinlerde bu kelimenin hem mecazi hem de toplumsal karsiliklar
kazandig1 goriiliir. Clauson’un An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-
Century Turkish adli eserinde belirtildigi iizere “kara” kelimesi mecazi olarak
“avam, kole, halk, siradan kisi” anlamlarma da geldigi kaydedilmistir.! Ancak
halk anlamina gelen kismi Toplumsal Kullanimlar ve Edebi Yansimalar
boliimiinde detayli incelenecektir. Bu anlamm kapsami igerisinde “kara bodun”
(halk), “kara kul” (kole), “kara bas” (avam kisi), “kara ev” (¢adir), “kara orun”
(mezar) gibi kullanimlar dikkat g¢eker. “Yilik kara” ifadesi hayvan siiriisii
anlaminda, ‘“kara ot” zehirli bitki, “kara yarmak” bakir para, ‘“kara miirekkep”
yazi araci, “kara kabus” ise hazimsizlik kdkenli kabus anlamindadir.? Bu 6rnekler,
“kara”nin yalnizca bir renk degil, giindelik yasamin ¢ok ¢esitli alanlarinda yer
alan, toplumun alt tabakasi, kolelik, 6liim ve karanlik gibi anlamlar1 da igine alan
bir kavram oldugunu gostermektedir.

I1. Kiiltiirel ve Sembolik Katmanlar

1 Gerar Clauson, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish, Oxford
University Press, Oxford 1972, s. 643-644.
2 Clauson, age, s. 643-644.

—_ = 107 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

“Kara” yalmizca bir renk adi degil, ayn1 zamanda Tiirk kiiltliriinde Oliim,
yeralti, kolelik, siradanlik, karanlik ve bilinmezlik gibi sembolik katmanlara da
sahiptir. “Ak” ve “kara” karsithgi, iyi-kotii, soylu-avam, tst-alt gibi ikiliklerin
belirlenmesinde basat bir rol oynar. Samanlardan kotiiliigii temsil edenler “Kara
Saman”, iyiligi temsil edenler ise “Ak Saman” olarak adlandirilmaktadir. !
Boylece “kara” kavrami hem fiziksel siyahlig1 hem de toplumsal hiyerarsiyi ifade
eder.

Renk sembolizmi Tirklerin yon tayin sisteminde de 6nemli bir yere sahiptir.
Omeljan Pritsak’in “Kara Tirk Yon Sembolizmi Caligmasi”na goére Eski
Tiirklerde kara kuzeyi, ak batiy1, gok doguyu, kizil giineyi, sar1 ise merkezi temsil
eder. Alfoldi’nin tespit ettigi gibi bu besli renk sistemi Cin’in wu-hing 6gretisiyle
ve Tirkistan konar goger kiiltiiriiyle paraleldir. Uygur Budist metinlerinde yer
alan “Kidin kara yilan -Arkada (kuzeyde) kara yilan” ifadesi de bu sembolizmin
acik bir 6rnegidir.

Pritsak, kuzeyin Tiirkler agisindan 6zel bir anlam tasidigini ve “kara”nin bu
yoniin simgesi oldugunu belirtir. Cinliler i¢in kuzeyde yer alan Tiirkler “kara”
sifatiii bu konumdan otiirii bir kimlik gdstergesi haline getirmistir. Boylece
“kara”, yonsel anlaminin Gtesine gecerek “biiyiik, yiice, merkezi” anlamlarini da
tagimaya baslamistir. Pritsak’in vurguladigi lizere “Kara Han” ve “Kara Ordu”
birlesimleri, “biiyiik bas” veya “merkezi kudret” anlamima gelmektedir.’

Bu yon-renk sistemi sadece sembolik degil, ayn1 zamanda siyasi bir anlam
tasimaktadir. “Kara”nin kuzeyle, dolayisiyla merkezi giicle iligkilendirilmesi,
Karahanlilarda “Kara Han” unvaninin mesruiyet sembolii olarak kullanilmasinin
temelinde yatar. Pritsak’a gore Cin kaynaklarinda kuzey Tiirkleri olarak anilan
Dogu Tiirkleri, bu nedenle “kara” sifatin1 devlet ve hiikiimdar adlarina tagimistir.*

Renk-yon sembolizminin bagka bir yansimasi da Tirk boylarinin
adlandirilmasinda goriiliir. Pritsak’in aktardigina gore “kara” sifati, “kara Tirgis”,
“kara Uygur”, “kara Koyunlu”, “kara Hazar”, “kara Papak”, “kara Nogay” gibi
etnonimlerde sik¢a kullanilmistir. Bu ¢iftli adlandirma sisteminde bir kol “ak”,
digeri “kara” olarak ayrilmig; bu durum kuzey-giiney, dogu—bat1 yahut yiiksek—
algak gibi karsit yonlerin dildeki yansimasi olmustur.’

I11. Karahanh Déneminde Kara Kelimesinin Siyasal ve ideolojik islevi
Karahanli donemi, “kara” kelimesinin yalnizca yonsel veya sembolik degil,
siyasi bir anlam kazandigi donemdir. Karahanli unvanlarinda “Kara Han” ve
“Kara Hakan” ifadeleri sikca gecer. Bu unvanlar, ya bir islami ismin ardindan

LL. P. Potapov, Altay Samanizmi, Cev. Metin Ergun, Kémen Yay., Konya 2012, s. 122-123.

2 Omeljan Pritsak, “Kara Tiirk Yén Sembolizmi Calismas1”, Cev. Elvin Yildirim, Genel Tiirk
Tarihi Arastirmalar1 Dergisi, C. 3, S. 6, s. 524.

3 Pritsak, agm, s. 527-528.

4 Pritsak, agm, s. 528.

S Pritsak, agm, s. 522.

—_———— =~ 108 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

(“Ahmed Kara Han”, “Omer Kara Hakan”) ya da bir ongunun tamamlayicist
olarak (“Arslan Kara Hakan”, “Bugra Kara Han”, “Tafga¢c Bugra Kara Hakan”)
kullanilmistir. Bazen “Kara Arslan”, “Tabga¢ Kara Bugra Han” bi¢iminde sifat
Oone alinmistir. Ancak “Kara” kelimesinin higbir zaman tek basina bir unvan
olmadig1, daimi olarak bir ad veya sembolii tamamlayan bir sifat olarak yer aldigi
goriilmektedir.*

Bu unvanlarin dizilisindeki esneklik, ‘“kara”nin adla biitiinlesen bir sifat oldugunu
gosterir. Ayn1 zamanda “kara”nin devlet teskilatinda sadece en yiiksek hiikiimdar
yani dogu kolunun basi, “Biiyiik Kagan” tarafindan kullanildig: bilinmektedir. “Kara”
sifatinin yalnizca biiylik veya orta kaganlar icin gecerli oldugu ve bu durumun
unvanin hiyerarsik bir belirleyici durumunda bulundugunu gdstermektedir.
Klyashtorny ve Sultanov’un aktardigina gore Karahanli iktidari Karluk kabile
federasyonuna dayamiyordu ve devlet iki kola ayrilmisti: doguda Cigil boyundan
gelen Arslan Kara-kagan, batida Yagma boyundan gelen Bugra Kara-kagan. Dogu
kolu daha iistlin sayilir, merkezi Balasagun’da bulunurdu. “Kara” sifat1 bu diizenin
merkezi giiciinii ve kutsiyetini temsil ediyordu.? Karahanhlarm Bat1 kanadim teskil
eden Yagma boyu Divanii Ligat-it Tiirk’te Kara Yagma olarak gegmektedir.® Resat
Geng’in tespitine gore Kaggarli Mahmud’un “Kara Yagma” ifadesi, bu sifatin Yagma
boyuyla iliskili olabilecegini disiindiirmektedir. Boylece “Bugra Kara Han”
unvamndaki “kara” yalnizca sembolik degil, etnik bir aidiyet gostergesi de olabilir.*
Saadettin Gomeg, “kara” kelimesinin anlamlar1 arasinda “kuvvet” ve “eskilik”
niteliklerinin bulundugunu, bu yilizden Karahanli unvanlarindaki kullanimin sadece
fiziksel renk degil, “kokliliik” ve “biiyiliklik” gostergesi olarak degerlendirilmesi
gerektigini belirtir.

Mervezi'nin aktardigi efsaneye gore, “Kara Han” unvani ilk kez bir Tirk
hiikiimdarinin siyahi bir kéle tarafindan 6ldiiriilmesi ve kolenin tahta gegcmesiyle
dogmustur. Bu anlati, “kara”nin renk anlaminin Gtesinde iktidarin doniistimii ve
halkin i¢inden ¢ikan bir figiiriin yiikselisiyle iligskilendirilmistir. Efsanede “Kara Han”
unvamnin halkin arzuladig1 adil hiikiimdar1 sembolize ettigi belirtilir.® Bu efsane,
Karahanllardaki “kara” sifatinin halkla, gii¢le ve mesruiyetle olan bagini simgesel
bi¢imde yanstir.

Karahanllardan once de Toharistan’mm Bati Tiirklerinin bir koluna bagh
Toharistan Yabgularindan biri “Kara” unvanli ya da isimli bir kisi oldugu
goriilmektedir. “Tansuda VIII asrmn ikinci yarisinda son Toharistan yabgularindan

! Pritsak, agm, s. 520-521; Clauson, age, s. 643-644.

2S. G. Klyashtorny, T. 1. Sultanov, Kazakistan Tiirk’iin Ug Bin Yili, Cev. Ahsen Batur, Selenge
Yay., Istanbul 2013, s. 122-123.

3 Kasgarli Mahmud, Divanii Liigat-it Tiirk, Cev. Besim Atalay, C. lll, TDK, Ankara 1985, s. 34.

4 Resat Geng, Karahanh Devlet Teskilati, Kiiltiir Bakanlig1 Yay., Istanbul 1981, s. 135.

5 Saadettin Gomeg, “Kara Unvani ve Kara Hanlilarin Mengei”, History Studies, Voluma 2/2, 2010,
s. 32.

® Pritsak, agm, s. 521.

—_—— =~ 109 —=—————————————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 = /’Fg)
biri olan Siliman Gelo (Silleyman Kara)’nin yardim istemek amaciyla Cin
imparatoruna bagvurdugu anlatilir. Bu olay, Toharistan’m komsusu olan Kie-se (Ciesi
/ Suman) bolgesinde yasayan barbar (Hu) halklarindan **Tu-po (Tibetliler)**in
ilkeye saldirilartyla ilgilidir. Bilindigi tizere, bu donemde Toharistan yabgusunun
egemenligi altindaki topraklar Tibet’e kadar uzaniyordu. Bu konuda Bir(ni,
Amuderya’nin yukart kisimlarindan Tibet’e kadar olan bolgelerin et-Turk olarak
adlandimldigim1  kaydeder. Meseleye donecek olursak, sekizinci Tianbao yili
(749)’nda Siliman Gelo Cin imparatoruna su icerikte bir mektup gonderir: “Ulkemin
yakiinda Czesi / Suman (Kie-si) denilen bir Hu devleti vardir. Yiiksek daglarda
yerlesmistir... Tu-polar (Tibetliler) onlarla ittifak kurmus ve yardim etmektedir. Pu-lo
(Gilgit) bolgesi biiyiik degildir; halki ¢ok, ekili arazisi azdir. Bu nedenle Kesmir’den
tuz ve piring almak zorundadir. Ticaret kervanlar gelip gitmek icin Czesi topraklarini
kullanir. Ancak bu bolgenin hiikiimdar1 Tibetlilerin hediyelerini kabul etti ve
tilkesinde Pu-lo’ya giden yollar1 kapatmak i¢in bir Tibet kalesi insa etmelerine izin
verdi. Kao Cian-tsi Pu-lo’yu fethettikten beri orada ii¢ binden fazla asker bulunuyor
ve Pu-lo kusatma tehdidi altindadir. Czesi hiikiimdan Tibetlilerle is birligi yaparak,
onlarin Pu-lo korkusundan yararlanip oraya asker sevk etti. Ben ise biitiin gliciimle bu
insanlar1 bir defada oradan siirlip ¢ikarmaya calistyorum. Eger yolu agabilirsem,
Biiylik Pu-lo’yu ve dogudaki iilkeleri fethedebilir, dogrudan Hotan, Karasar, Sa,
Leang, Kua, Su ve diger bolgelere ilerleyebilirim. Tibetliler artik oralara gitmeye
cesaret edemezler. Ansi (Kuga) askerleri ve stivarilerinin Kiigiik Pu-lo’ya gelecek
yilin besinci ayinda, Biiylik Pu-lo’ya ise ancak altinci aymda ulasabileceklerini
diistinliyorum. Bu 6nerime dikkat gdstermenizi umuyorum. Eger bu girisim basarisiz
olursa, yediye boliinmeyi kabul ederim. Ku-gse-mi hiikiimdarmimn Cin’e karst sadik ve
bagli oldugunu, ¢ok sayida askeri ve siivarisi bulundugunu, tilkesinin genis, halkinin
kalabalik oldugunu g6z Oniinde bulundurarak, imparatorluk iradesinin Kesmir
hiikiimdarini cezalandirmak i¢in ona bir ferman gondermesini; hediyeler yollamasini,
boylece hilkiimdarin imparatorun yiice iradesi dogrultusunda hareket ederek
sadakatini ve baghhigmm artiracagina inamyorum.” ! Cin imparatoru bu sozleri
begenmis ve mektubu kabul etmistir. Bunun iizerine imparator, diigmana karsi
savagmasi i¢in Toharistan yabgusuna askeri destek gondermistir.
IV. Toplumsal Kullanimlar ve Edebi Yansimalar

“Kara” kelimesi yalmzca devlet unvanlarinda degil, halk edebiyat1 ve toplumsal
dilde de 6nemli bir yer tutmaktadir. Bilge Kagan Yaziti’'nin dogu yiizii 8. Satirinda
“tiiritk kara kamag bodun” yani Tiirk (avam) halki?; 41. Satirnda “kara bodun
kaganum kelti tep” yani Avam halki “kagamm geldi deyip yer almaktadir. Uygur

! Mansskun A.I'. TaHCKMe XPOHHMKM © TocynapctBax LlenTpanbHoit Asuu: TekcThl u
uccienoBanus. — HoBocubupck: Hayka Cub. Otn-e, 1989. — C. 242. xom. 496; MansBkun A.T.
Boprba Tubera ¢ Tanckum rocynapctBom 3a Kamrapuito. — HoBocubupck: Hayka Cu6.0ta-e,
1992. Bopsba Tubera ¢ Tanckum rocynapcreom... — C. 175.
2 Erhan Aydimn, Orhon Yazitlari, Bilge Kiiltiir Sanat Yay., Istanbul 2019, s. 82
% Aydin, age, s. 95

—_—— = 110 —=————————————————————<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)
yazitlarindan Tariat Yaziti’nin gliney yiizii 4. Satirinda; Sine Usu Yaziti’'nin kuzey
yiizii 12. Satirda; Hoyto Tamur II Yaziti’'min 3.satirinda “kara bodun” yani halk
ifadesi vardir.! Kutadgu Bilig’de “kara kul” (halk) ile “ak beg” (bey) karsithg acik
bigimde goriiliir. 2080. beyitte “Kara kul karasi bolur, beg ak™ ifadesiyle toplumun iki
tabakasi renklerle temsil edilir. 256. beyitte ise “elin itmis 6trii bayumis kara” dizesi
halkin refahmi anlatir; “kara” burada halkin bizzat kendisidir.? Benzer bigimde
Sibirya Tatarlarima ait olan Ildan ile Giildan Destan1’nda da “kara halk” ve “kara kul”
ifadeleri, siradan halki belirtir. Destanda halkin yasadigi miitevazi ev “kara ev” olarak
adlandirilir; bu, hem yoksullugu hem de halk tabakasini temsil eder. Ayni destanda
“Kabileniz kara olsa da diigiinceniz kara olmasin” sozii, “kara”nin hem halk hem de
kotii niyet anlamlarmi aym anda tasidigimi gostermektedir.® Bu kullammlar, “kara”nin
yalnizca tarihsel degil, sosyokiiltiirel bir kavram oldugunu da kanitlar. Kutadgu Bilig
ve Ildan ile Giildan Destan1 drneginde gériildiigii soylular ve “kara halk” olmak {izere
toplum iki sinifa ayrilmistir. Bu yapi, Karahanli dénemi Tiirk toplumunda da karsilig
olan bir hiyerarsidir

V. Cografi Kullanimlar

“Kara” kelimesi Tiirkistan cografyasinda yer adlarinda da sik¢a karsimiza cikar.
Pritsak’in belirttigi iizere, genellikle kuzeyde yer alan sehirlerin ¢ogu “kara” sifatini
tasir: Kara Kum, Kara Hogo, Kara Kurum, Kara Balgasun gibi 6mekler kuzeyle
iliskilendirilmis kutsal merkezlerdir.* Cin kaynaklarinda “Kuzey Tiirkleri” olarak
anillan bu halklar, “kara” sifatim kiilt bir kimlik gostergesi olarak benimsemistir.
Ayrica “Kara Komaniye”, “Kara Kipgak”, “Kara Nogay” gibi cografi-etnik
adlandirmalar, Tirk renk sembolizminin genis bir yelpazede siirdiiglinii gosterir.
Idrisi’nin Kipgak sahasma dair kaydinda “Kara Komaniye” ve “Ak Komaniye”
ayrimi yapilir, bu da “kara”nin cografi yon (dogu-bati) ve siyasal boliinme gostergesi
olarak kullanildigini ortaya koyar.®

Sonug.

Veriler agik¢a gostermektedir ki “kara” kavrami Karahanlilar déneminde ¢ok
katmanl1 bir anlama sahip olmustur. Etimolojik olarak “siyah” anlamindan yola ¢ikan
bu kelime, zamanla ‘“kuzey, giig, biiyiliklik, halk, koklilik” gibi anlamlara
evirilmistir. Kiiltirel diizeyde “kara”, Tirklerin renk-yon sisteminde kuzeyi,
dolayisiyla merkezi giicii temsil eder. Sosyolojik olarak “kara halk”, toplumun
temelini olusturan tabakadir. Siyasi diizeyde ise “Kara Han” unvani, yalnizca en

! Erhan Aydin, Uygur Yazitlari, Bilge Kiiltiir Sanat Yay., Istanbul 2018, s. 43, 54, s. 74

2 Yusuf Has Hasib, Kutadgu Bilig, Cev. Yasar Cagbayr, Otiiken Nesriyat, Istanbul 2019, s. 115,
213.

% Yusuf Akbaba, Umut Yolsever, “Sibirya Tiirk Tarihine Dair Bir Kaynak: ildan ile Giildan
Destan1”, SDU Insan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S. 61, 2024, s. 129, 135, 139.

4 Pritsak, agm, s. 526-527.

5 Onur Yildiz, Umut Yolsever, “Kuman-Kipgak Sehirleri”, Tiirkistan’dan Tiirkiye’ye Tiirklerde
Sehircilik. Ed. Mustafa Gokge, Tuba Tombuloglu, Berikan Yay., Ankara 2025, s. 269.

—_ s 1]l ————————————————<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

—

O === o2

yiiksek hiikiimdar i¢in kullanilan bir mesruiyet semboliidiir. Muhtelif arastirmalarda
da goriildigii iizere bu unvan, kut ve kudret kavramlariyla birlesmis, hiikiimdarin
Tanr1 tarafindan yetkilendirilen merkezi iktidarim ifade etmistir. Dolayisiyla
Karahanllarda “kara” kelimesi, hem gogiin altinda kuzeyi, hem toplumun iginde
halki, hem de siyasi sistemde en yiiksek kudreti simgeleyen bir anahtar kavram haline
gelmistir. Bu kavramin tarihi derinligi, Tiirk disiincesinde rengin yalnizca fiziksel
degil, kozmolojik ve ideolojik bir gosterge olarak nasil koklestigini agik¢a ortaya

koymaktadir.
Kaynake¢a

1. AKBABA, Yusuf, YOLSEVER, Umut, “Sibirya Tiirk Tarihine Dair Bir Kaynak:
lidan ile Giildan Destani”, SDU Insan ve Toplum Bilimleri Dergisi, S. 61,
2024, s. 127-152.

2. AYDIN, Erhan, Orhon Yazitlari, Bilge Kiiltiir Sanat Yay., Istanbul 2019.

3. AYDIN, Erhan, Uygur Yazitlari, Bilge Kiiltiir Sanat Yay., Istanbul 2018.

4. CLAUSON, Gerar, An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century
Turkish, Oxford University Press, Oxford 1972.

5. GENC, Resat, Karahanli Devlet Teskilati, Kiiltiir Bakanligi Yay., Istanbul
1981.

6. GOMEC, Saadettin, “Kara Unvam ve Kara Hanlilarin Mengei”, History
Studies, Volume 2/2, 2010, s. 31-35

7. Kasgarli Mahmud, Divanii Lugat-it Tiirk, Cev. Besim Atalay, C. Ill, TDK,
Ankara 1985.

8. KLYASHTORNY, S. G., SULTANOV, T. I, Kazakistan Tiirk’iin U¢ Bin Yili,
Cev. Ahsen Batur, Selenge Yay., Istanbul 2013.

9. POTAPOV, L. P., Altay Samanizmi, Cev. Metin Ergun, Komen Yay., Konya

2012.

10. PRITSAK, Omeljan, “Kara Tiirk Yon Sembolizmi Calismast”, Cev. Elvin

Yildirim, Genel Tiirk Tarihi Arastirmalar: Dergisi, C. 3, S. 6, s. 519-532.

11. YILDIZ, Onur, YOLSEVER, Umut, “Kuman-Kip¢ak Sehirleri”, Tiirkistan dan

Tiirkiye'ye Tiirklerde Sehircilik. Ed. Mustafa Gokce, Tuba Tombuloglu,
Berikan Yay., Ankara 2025, s. 257-290.

12. Yusuf Has Hasib, Kutadgu Bilig, Cev. Yasar Cagbaywr, Otiiken Nesriyat,

Istanbul 2019.

13. Mansiskun A.I'. Tancxkue xpounuxu o eocyoapcmeax ILlenmpanvhoi A3zuu:

Texcmot u uccneoosanus. — Hosocubupcxk: Hayxa Cub. Omo-e, 1989. — 432 c.

14. Mansskun A.I'. Bopvoa Tubema c Tancxum eocyoapcmeom 3a Kaweapuro. —

Hosocubupck: Hayka Cu6.0mo-e, 1992. — 288 c.

—_ G 112 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =
QORAXONIYLAR DAVRIDA MARKAZIY OSIYODA TASAVVUF
AN’ANALARI VA TERMINLARINING SHAKLLANISHI VA RIVOJI

AVAZBEK VAXIDOV
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti dotsenti,
filologiya fanlari nomzodi

Annotatsiya. Ushbu magolada Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda tasavvuf
an’analari hamda terminlarining shakllanishi va rivojlanish jarayonlari tarixiy, adabiy
hamda lingvistik nuqgtai nazarlardan ko 7ib chigiladi. Xususan, bu davrda turkiy
xalglarning Islom diniga ommaviy o ‘tishi va uning ijtimoiy-siyosiy va madaniy
jarayonlarga ta’siri, tasavvufning rivojlanishidagi o ‘rni tahlil gilinadi. Magolada
tasavvufning nazariy va amaliy yo ‘nalishlari, asosiy namoyandalari va ijtimoiy ahamiyati
hagida fikrlar bildiriladi. Shuningdek, Qoraxoniylar davrida turkiy va fors-tojik tilida
tasavvufiy atamalar shakllanishi, ularning ma’nosi va vazifalari yoritiladi. Magolada
Xoja Ahmad Yassaviy, Yusuf Hamadoniy kabi mutasavviflar faoliyati hagida so z boradi
hamda mintagadagi tasavvufiy adabiyotning rivojida ushbu davrning o rni alohida
ta’kidlanadi. Qoraxoniylar sulolasi davrining madaniy-tarixiy muhitning shakllanishida
va Islom madaniyatining Markaziy Osiyoda targalishidagi muhim rolini ushbu
tadgigotda aniglash mumkin. Magolada, shuningdek, tasavvufiy adabiyot va undagi
ma’'naviy tafakkur yo ‘nalishlari go‘shni madaniyat va tillar bilan o‘zaro ta’sirlari
doirasida o ‘rganiladi. Bu tahlillar Markaziy Osiyo tasavvufiy an’analarining turkiy va
islom tamoyillari asosida mustahkamlanishidagi ahamiyatini ko ‘rsatadi hamda
zamonaviy adabiy va madaniy izlanishlarga asos bo ‘ladi.

Tayanch se‘zlar: Qoraxoniylar, tasavvuf, tarigat, termin, turkiyzabon adabiyot,
terminlar shakllanishi, terminlar vazifasi.

Annomauyus. B Oaunoil cmamve UCCACOVIOMCS NPOYecchl GOpMuposanus u
passumusi mpaouyuti u mepmunonocuu cygusma 6 ILlenmpanvnou Asuu 6 nepuoo
Kapaxanuoos ¢ ucmopuueckou, aumepamypHol u IUH2BUCTIUYECKOU MoYeK 3penus. B
yenmpe 6HUMAHUs HAXO0OUMCSL MACCO8As ucramusayust mmpKCKUx Hapodoe 6 YVKA3AHH)I0
Inoxy, eé snusanue Ha coyuo-noaumudecKue u KyJabsnypHvle npoyeccsl, a maxatce eéPOJZb 6
passumuu cyguzma. B pabome paccmampusaromcs meopemuyecKue U NpaKkmuieckue
acnexkmasl cygbusMa, €20 OCHOBHble npedcmaeumeﬂu U COYUAIbHAA 3HAYUMOCMb. 06‘0606
BHUMAHUE YOeNsiemcst (POPMUPOSAHUIO CYPUICKOU MEPMUHONOSUU HA MIOPKCKOM U
nepCcuOCKo-maoHCUKCKOM A3bIKAx 8 nepuod Kapaxanuoos, packpvieaemcs. ceMaHmura u
dyHKYUU OaHHUX MEPMUHO8. AHATUSUPYEMCs OesIMETHOCb MAKUX CYQDUIICKUX ULeliXos,
Kkak Xooxca Axmao Accasu u FOcygh Xamaoanu, a maksice noouepkusaemcs 3Havenue
amo2o nepuoda Oiisi CMAHOGNEHUs. CYQUICKOU aumepamypvl 6 pecuone. B pamkax
uccnedosanus onpedensemcs adxcras poav snoxu Kapaxanuooe 6 opmuposanuu
UCTMOPUKO-KYILIMYPHOU  Cpedbl U PACHPOCMPAHEHUU  UCIAMCKOU — YUBUAUZAYUU 8
Leumpanvuoi Azuu. Kpome moeo, cyuiickas aumepamypa u npucywue eti HanpasieHus.
0yxoeH012 MUCIU  u3yuaromcs 6 KOHmeKcme Uux 63auM0()eﬁcmeuﬂ C COCE()HMMM
Kyromypamu u azvikamu. Ilpogedennuii  ananuz OeMoncmpupyem — 3HA4UMOCHb
VKDPENAeHUs. YEHMPATbHOAZUAMCKUX CYQUUCKUX mMPpaouyuil Ha OCHO8e MIOPKCKUX U

—_—— =~ 113 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

G_\\\Q,J - = . =
Uuci1amcKux npuHyunos, umo  moaxcem CLyaHcunto OCHOBOU onsa COBPEMEHHUX
JIUMEPAmMYpPHbIX U KYIbMYPHLIX U3bICKAHUI.

Onopnue cnosa. Kapaxanuou, cygusm, mapuxam, mepmMuH, MIOPKOIUYHASA
aumepamypda, Gopmuposanie mepmuHos, QpyHKcuy mepmuHos.

Abstract: This article examines the historical, literary, and linguistic dimensions of
the formation and development of Sufi traditions and their terminology in Central Asia
during the Kara-Khanid period. Specifically, it analyzes the mass conversion of Turkic
peoples to Islam during this era and its impact on socio-political and cultural processes,
with a particular focus on the role this conversion played in the evolution of Sufism. The
article presents a discourse on the theoretical and practical directions of Sufism, its
principal exponents, and its social significance. Furthermore, it elucidates the formation
of Sufi nomenclature in Turkic and Persian-Tajik languages, exploring their semantic
content and functional roles. The work discusses the contributions of prominent Sufi
figures such as Khoja Ahmad Yasawi and Yusuf Hamadani, placing special emphasis on
the pivotal role of this period in the development of Sufi literature across the region. This
research identifies the crucial function of the Kara-Khanid epoch in shaping a distinct
cultural-historical milieu and in the dissemination of Islamic civilization within Central
Asia. Moreover, the article investigates Sufi literature and its associated currents of
spiritual thought within the framework of their reciprocal influences with adjacent
cultures and languages. These analyses demonstrate the significance of the consolidation
of Central Asian Sufi traditions upon a foundation of Turkic and Islamic principles,
thereby establishing a basis for contemporary literary and cultural inquiry.

Key words: Karakhanids, Sufism, Tarikat, Term, Turkic-language literature,
Formation of terms, Functions of terms.

Kirish: Markaziy Osiyoning X-XII asrlardagi tarixiy-madaniy, siyosiy va
igtisodiy jarayonlarida Qoraxoniylar sulolasi o‘ziga xos o‘rin tutadi. Bu sulola
hukmronligi davrida turkiy xalglarning islom diniga ommaviy ravishda o‘tishi
nafagat dinning o‘ziga, balki madaniyat, adabiyot va axlogiy-ruhiy hayotning
barcha jabhalariga salmogli ta’sir ko‘rsatdi. Va islom tasavvufi mazkur
jarayonlarning eng muhim komponenti magomini egalladi. Tasavvuf nafagat
diniy amallar, balki ijtimoiy tartib, ma’naviy tarbiya va madaniy integratsiyaning
kuchli vositasiga aylandi. Mazkur vositaning oziga xosliklarini tadqgiq qilish
alohida dolzarblikka ega.

Magsad va vazifa: Ushbu magolaning magsadi — Qoraxoniylar davridagi
Markaziy Osiyoda tasavvufiy an’analarning shakllanish jarayonini o‘rganish va
uning o‘ziga xos xususiyatlarini ilmiy asosda aniglash. Hozirgi kunda aynan
shunday gamrovdagi mavzu doirasida tadgiqotlar ko‘p emas, uning ustiga biz
ko‘zlagan maqgsad tarixiy, adabiy va lisoniy jihatlar uyg‘unligida ilmiy izlanish
o‘tkazishdir. Zero Qoraxoniylar davridagi tasavvuf diniy, balki ijtimoiy va
madaniy salohiyatni belgilab bergan muhim jarayon sifatida garaladi. Shu bois
Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf an’analarining shakllanish
bosgichlari, ularning asosiy yo‘nalishlari, namoyandalari va ijtimoiy-madaniy

_ e 114 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =
ahamiyatini hamda tasavvufiy terminologik gatlamning xususiyatlari O‘zbekiston
va xorijlik olimlarining mavzuga alogador ishlari asosida tadqiq gilinadi.

Magoladan ko‘zlangan magsadlarga yetish uchun quyidagilar asosiy vazifalar
sifatida belgilanadi: 1.Qoraxoniylar davrida tasavvufning ijtimoiy va madaniy
xususiyatlarini o‘rganish; 2.Shu davrdagi yirik mutasavviflar va adiblarning ijodini
tahlil qilish; 3.Asosiy tasavvufiy terminlarni ta’riflash va ularning turkiy tilda
shakllanishi va rivojlanishini ko‘rsatish; 4.1lmiy va amaliy izlanishlar natijalarini
baholab, ilmiy jamoatchilika taqdim etish

Usullar: Tadgigotda tarixiy, adabiy, lingvistik va komparativ tahlil usullari
qo‘llanildi. Shuningdek, alogador manbalarni tahlil etishda zamonaviy tadgigotlar va
ilmiy adabiyotlardan keng foydalanildi.

Natijalar va mulohaza: Tadgigot natijasida Qoroxoniylar hukmronligidagi
Markaziy Osiyoda tasavvuf an’analari shakllanishi va rivojining ikki bosqichi,
tasavvuf terminologiyasini muomilaga Kkiritilishining uch bosqgichi aniglandi.
Shuningdek, tasavvuf ta’limoti ta’sirida shakllangan tasavvufiy mazmundagi
adabiyotning ikki asosiy yo‘nalishi ajratildi. Markaziy Osiyoda tasavvufning rivojini
tushunish uchun avval u shakllangan tarixiy-madaniy muhit hagida tasavvurga ega
bo‘lish lozim. Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda islom davlat diniga aylandi.
Bu jarayon nafagat islom dinini rasman davlat dini deb e’lon gilishning o‘zi bilangina
amalga oshgani yo‘q, balki islom dinining mutlag ustun magomiga shahar
madaniyatining rivojlanishi, mintaga davlatlarining o‘zaro savdo-igtisodiy
alogalarining kengayishi va davlat va jamiyat boshqgaruvida yangi ijtimoiy tuzilmalar
shakllanishi orgali erishildi, deb aytish mumkin. O‘zbekiston olimlari o‘z
tadgiqotlarida Qoraxoniylar davrini Markaziy Osiyo turkiy-islom madaniyatining
«oltin asri» deb hisoblaydilar va tasavvufning shakllanishiga ushbu mintaganing xos
xususiyatlari ta’sirini alohida ta’kidlaydilar®.

O‘ziga xos xususiyatlarga ega Markaziy Osiyo tasavvufining shakllanishi ikki
bosgichda amalga oshgan. Birinchi bosgichda, ya’ni X - Xl asrlarda Xuroson-
Mavarounnahr tasavvuf maktabi shakllandi. Bu maktab ta’limotining o‘ziga X0s
xususiyati shariatga qat’iy rioya gilish talabiga so‘zsiz bo‘ysunish va zohidiylikni
targ‘ib qilish bilan birga ijtimoiy-siyosiy hayotda faol ishtirok etishni ham talab
darajasiga ko‘targanidir. Masalan, Al Qushayriyning «Risolai Qushayriya» asarida
Najmiddin Kubro va boshga mutasavviflargacha bo‘lgan davrlardagi tasavvufning
asosiy xususiyatlari tavsif etiladi va Xuroson va Mavarounnahr shayxlarining mazkur
mazmindagi carashlari Keltiriladi 2. Ikkinchi bosgich, yani XI - XII asrlarni
tasavvufning rivojlanish va uning tashkiliy tuzilmalari mustahkamlanishi davri, deb
atash mumkin. Bu davrda tasavvuf tarigatlar shakliga kira boshladi. Ular orasida eng

1 Bu hagida garang: Komuos H. TacasByd. — T.: V36ekncron, 2009. — 448 6., 226-6., Paxumon
K. MoBapoyHHaxp TacaBBy(H TapHXH: TabIMMOTHHHI MIAKJUIAHWIIN Ba TH3MMIIAIITHPIIHIINA
(VHI-XI acpnap). — Towkent: Akagemuarp, 2020. — 203 6., 43-06.
2 Kywaiipuii A6aynkapum. Ap-Pucana an-Kymaiipuiis. Koxupa: Jlop am-man6, 1989. — 633 c.
432-501 cc.

—_— =~ 115 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

P

GT\\\-.;) - = = e Ozt =
mashhuri Xoja Ahmad Yassaviy tomonidan asos solingan Yassaviya tarigati bo‘lib,
turkiy dunyodagi eng avvalgi va ta’sirchan tarigatlardan biri magomini egalladi.

Qoraxoniylar davridagi tasavvuf, aynigsa uning buyuk shaxsiyatlari faoliyati va
ijodini xorijlik boshga olimlar ham tadqgiq gilishgan. Masalan, A.J.Arberri Abubakr
Kalobodiyning «at-Taarruf li-mazhab ahli-t-tasavvuf» («Tasavvuf mazhabi ahliga
kirish») asarini tasavvufning dastlabki va eng mukammal ilmiy qo‘llanmasi sifatida
tadgiq gilgan®. A.T.Karaev Nagshbandiya tarigatining ruhiy asoschisi Xoja Abu
Yaqub Yusuf al-Hamadoniyning asarlarini  Xuroson-Mavarounnahr tasavvuf
an’analari shakllanishining muhim manbasi sifatida o‘rgangan. U Yassaviyning
ta’limotida Hamadoniyning ta’sirini alohida ta’kidlaydi?. M.F.Kyopryulyu Xoja
Ahmad Yassaviyni turk tasavvuf adabiyotining ilk mutasavviflaridan biri deb, uning
aynan Markaziy Osiyoga xos asoslarini chuqur tadgiq giladi®. Garb maktablarining
yana bir tadgigotchisi J.Pol Qoraxoniylar va Sulton Sandjar kabi hokimlar bilan
mutasavvif shayxlar o‘rtasidagi munosabatlarni tahlil giladi®.

O‘zbekistonlik olim U. Uvatov «Valiylar ilmi» asoschisi Abuabdulloh
Muhammad ibn Ali al-Hakim at-Termiziy asarlari, aynigsa, «Xatmu-l-avliyo»
(«Valiylarning muhrlanishi») asarini tasavvufning nazariy merosi sifatida e’tirof
etadi®.

Qoraxoniylar davridagi tasavvuf Markaziy Osiyoning o‘ziga xos ijtimoiy-
madaniy sharoitida shakllangan. Bu jarayonga Eron madaniyati hamda butun
musulmon dunyosi sezilarli ta’siri o‘tkazgan. Uning noyob va murakkab hodisa
sifatida baholanishining boisi ham shunda. Bu davrdagi tasavvuf islom dinining
turkiy va eroniy xalglar madaniyatlari bilan uyg‘unlashuviga vosita bo‘ldi.
Qoraxoniylar sulolasi hukmronlik gilgan IX-XII asrlar Markaziy Osiyoda islom dini,
aynigsa tasavvuf olami uchun fundamental o‘zgarishlar ham bo‘lgan davrdir. Bu
davrda tasavvuf ma’naviy-axlogiy ta’limotdan yuqori darajada tizimlashtirilgan
ijtimoiy-madaniy kuchga aylandi®. Tasavvuf quyidagi omillar ta’sirida nazariy va
amaliy jihatdan shakllandi va rivoj yo‘ligi kirdi:

1 Apbeppu A. Jlxk. Cydusm. Muctuku ucnama. Cepusi: MOHJI JyXOBHOM KyJIBTYphl MUpa. — M.:
Cdepa, 2002. — 272 c., 98-101 c.

2 Kapaes O. Ucropus Kapaxanuzckoro karanara (X - nauano XIII Bs.)- ®pynse: Wnum, 1983. —
301 c., 152-c.

3 Fuad Koprulu M. Turk Edebistida 1lk Mutasavvifler. — Ankara: 1991. — 416 s., 117-s.

4 Paul, J. The State and the Sufi Orders in Mawarannahr. *Der Islam*, 75(1), 110-134pp.

5 VBartoB Y. An-Xakum ar-Tepmusuii. — T.: “Masbnasust”, 2014. — 29 6.

¢ Bu haquda garang: Purjavodiy Nasrillo. Tasavvufdagi Eron merosi. Tehron: Sharg, 2000. — 308
0.(popc Twamma), ApbOeppu A. JIx. Cydusm. Mucrtuku wuciaama. Cepus: DOHI TyXOBHOM
KynsTypsl Mupa. — M.: Cdepa, 2002. — 272 c.,bapronsn B.B. Typkecran B 310Xy MOHI'OJILCKOTO
HamecTBus / B. B. bapronpa. - Cankr-IlerepOypr : tun. Umm. Axan. mayk, 1898 - 1900. — 763c.,
Jesun [l Yuc. Mama’ux-u Typk u X®ajpkaraH: IIepeocMBICIICHHE CBSI3eH MexXIy Cy(pUiCKuMU
Tpauuuamu Macasuiia n Haxm6anuita / Cypusm B Lientpansroit Asuu. — M.: Hayka, 2002. —
267 c.,Kapae O. Ucropus Kapaxanunckoro xaranarta (X - nHauyanmo XIII BB.)- ®@pynze: Wium,
1983. - 301 c.

—_——— =~ 116 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — c_;.,/,,/??)

1. Ijtimoiy-siyosiy: shaharlarning rivojlanishi, savdo yo‘llaridagi bargarorlik.

2. Madaniy: Arab, fors va turkiy madaniyatlarining ozaro ta’siri.

3. Diniy: Islomning yangi hududlarda targalishi va mahalliy an’analar bilan
uyg‘unlashuvi.

Qoraxoniylar nafagat o‘zlari uchun, balki keyingi davrlar uchun ham muhim
mezonlarni go‘ydilar. Qoraxoniylar saroyida arab va fors tillari bilan birga turkiy tili
ham rasmiy magomga ega bo‘ldi. Buni ingilobiy hodisa sifatida baholash mumkin.

Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf tarigatlari keng targalish
yo‘liga kirdi. Markaziy Osiyo tasavvufining «Oltin asr»ida nafagat amaliy tasavvuf,
balki uning nazariy asoslari shakllandi. Nazariy tasavvufning asoschilari va
klassiklari tasavvufni tizimli fanga aylantirib, uning asosiy tushunchalarini (valiy,
vahdat-ul-vujud) shakllantirdilar. Masalan, hayoti va faoliyati Qoraxoniylar davrining
boshlanish davri bilan bog‘lig Al-Hakim at-Termiziy turli asarlari, jumladan «Xatm-
ul-avliya» - «Valiylarning muhri» orqali «Valiylik» (Al-Valaya) nazariyasini yaratib,
Allohning do‘sti (avliyo) bo‘lishning darajalari, sifatlari va ularning payg‘ambarlar
bilan munosabatini tavsifladi. Bu tushuncha keyinchalik barcha tasavvuf yo‘nalishlari
uchun asos bo‘ldi. Uning shu yo‘nalishdagi asarlari gatoriga «Az-Zuhd», «Bayonu-I-
avliyowlarni kiritish mumkin?,

Abubakr Muhammad Kalobodiyning hayot va faoliyati Buxoroda kechgan. Uning
davrida ba’zi doiralarda tasavvufga garshi garashlar mavjud edi. Uning «At-Taarruf li
mazhab ahli-t-tasavvufy («Tasavvuf ahli mazhabiga Kkirish») nomli asarida
tasavvufning asosiy tushunchalari, atamalari va amaliyoti birinchi marta hanafiy
mazhabi nugtai nazaridan tizimli bayon gilindi?.

Abu Abdurrahmon Sulamiy Eronning Nishopurida yashab ijod gilgan bo‘lsada,
ammo ilmiy alogalari va sayohatlari uni Markaziy Osiyo bilan chambarchas bog‘lab
go‘ygan edi. Uning tasavvuf tarixi sifatida e’tirof etiladigan “Tabaqot us-sufiya”
(«So‘fiylar avlodlari») asarida o‘sha davrgacha bo‘lgan barcha mashhur so‘fiylarning
tarjimai holi va ularning agidalari jamlangan®.

Asosiy faoliyatini amaliy tasavvufga yo‘naltirgan mutasavviflar esa nazariy
cho‘qgilardan ko‘ra, tasavvufni oddiy xalq orasida sodda va tushunarli tilda targ‘ib
qgilish, ya’ni uning amaliy tomoniga alohida e¢’tibor garatishgan. Yusuf Hamadoniy
Xuroson va Movarounnahrda(Xorazm va Buxoroda) yashab ijod gilgan va
Markaziy Osiyoda tarigatlarning shakllanishida muhim o‘rin tutgan. Keyinchalik
uning izdosh shogirdlari butun mintagada tasavvufning targalishiga salmoqli hissa
go‘shdilar. Hamadoniyning asarlari ko‘p emas, ammo ular juda chugur mazmunli
bo‘lib, asosan amaliy ta’limot va risolalar shaklida taqdim etilgan. Eng mashhur
asari «Rutbat ul hayot» (Hayot mezoni)da tasavvufning asosiy tushunchalari —
zohidlik, taqvo, ixlos, shayx-murid munosabati, zikr ahamiyati kabi mavzular

1 VBaros Y. An-Xakum at-Tepmusuii. — T.: “MabnaBusr”, 2014. — 29 6.

2 Kano6oauii. Kuto6 ar-ta‘appy( 6u maszxab axy ar-tacaeBy( / Masnokysnosa M. tapxk. — T.:
Fadyp Fymnom, 2002. — 142 6

3 Kupins A. JT. Mycynbmanckuii muctuimsm: Kpatkas ucropus. — M.- C-T1.: Iluss, 2004. — 464 c.

—_ s 117 ———————————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;') - — — e Ozt =

yoritilgan'. Uning merosi u tarbiyalagan ulug® shogirdlari — Xoja Ahmad
Yassaviy, Abdulxoliq G‘ijduvoniy va boshqgalarning ishlarida davom etdi.
Yassaviya tarigatining asoschisi Xoja Ahmad Yassaviy Qoraxoniylar davrida
turkiy xalglar orasida islomni targ‘ib gilishda arab yoki fors tilidan emas, balki
sodda turkiy tilidan («Qashg‘ariy turkiy tili») foydalangan va targ‘ibotlarini
izdoshlari tomonidan to‘plangan «Divoni Hikmat»i orgali targatgan. U Markaziy
Osiyo va boshga mintagalarda keng targalgan?.

Qoraxoniylar davridagi mutasavviflarning ahamiyati shundaki, ular nazariy
tasavvuf (at-Tirmiziy, Kalobodiy, Qushayriy) bilan xalq uchun ochiq amaliy
tasavvuf (Yassaviy, Hamadoniy) o‘rasida “oltin o‘rtalik”, ya’ni bag‘rikenglikni
yaratishga muvaffaq bo‘ldilar. Nazariy ta’limotchilar tasavvufni shar’iy asosga
ega bo‘lgan hur ilmiy intellektual an’anaga aylantirdilar. Amaliy ta’limotchilar
esa bu yugori ma’rifatni sodda, tushunarli va hayotiy shaklda xalq gatlamlariga
yetkazish usullarini topdilar. Ana shu ikki yo‘nalishning o‘zaro ta’siri natijasida
Markaziy Osiyoda kuchli va bargaror tasavvufiy an’ana shakllandi va tarixning
og‘ir sinovlardan matonat bilan o‘tdi, o‘z kuchini yo‘qotmadi hamda keyinchalik
butun turkiy dunyoga targaldi.

Alohida qgayd etish o‘rinliki, Qoraxoniylar davri Markaziy Osiyoda tasavvuf
adabiyoti uchun ham samarali davr bo‘ldi. Ushbu davrda tasavvuf nafaqgat diniy-
axlogiy ta’limot sifatida, balki adabiyot, san’at va ijtimoiy hayotning ajralmas
gismiga aylandi. Qoraxoniylar davridagi tasavvuf adabiyoti hagida so‘z borganda,
albatta Yusuf Xos Hojibning «Qutadg‘u bilig» («Bahodurlik bilimi») asarini gayd
etish lozim®. Asar bayon tili turkiy (Qoraxoniylar davlatining davlat tili), janri
davlat boshgaruvi, odob-axloq va hayot ta’limotiga oid doston («Pandnomay).
«Qutadg‘u bilig» to‘g‘ridan-to‘g‘ri tasavvufiy asar emas. Bu, eng avvalo,
dunyoviy davlat boshqgaruvi va odob-axlog hagidagi kitobdir. Ammo u tasavvuf
ta’limotiga birinchi navbatda quyidagilar bilan ta’sir ko‘rsatgan:

1. Axlogiy tasavvufning poydevori: Tasavvufda «taxzib ul-axlog» (axlogni
poklash) muhim o‘rin tutadi. «Qutadg‘u biligpda aynan insonning shaxsiy
fazilatlari — adolat, donishmandlik, ganoat, iroda, sabr-togat, nafsni tiyish etish
kabi fazilatlari alohida urg‘ulanadi. Bu tasavvufdagi nafs tarbiyasi bilan
to‘g‘ridan-to‘g‘ri mos keladi. Asarda bayon etilgan ideal inson — aglli, odil,
mudom o‘zini zikr bilan (ya’ni, Alloh zikri bilan) band tutgan va xalgga xizmat
giluvchi shaxs.

2. Dunyo va oxirat muvozanati: Asarda dunyoviy muvaffagiyat (hokimlik)
bilan oxirat najoti o‘rtasidagi muvozanatni izlash targ‘ib gilinadi. Hokim odil
bo‘lishi, ammo dunyoning vahshiyligidan ham ogoh bo‘lishi kerak. Bu

! Xoxa I0cyd Xamagonuit. Xaér meszonu(Pyroar yn-xaér).-T.: —SIuru acp asnoaul, 2003 ii., — 63
Oert.

2 Paxumo K. MosapoyHHaxp TacaBBY(M TapuXM: TaBJIMMOTHHHT NIAK/VIAHWIIA B
tisumnanrrapuinig (VI-XI acpnap). — Tomkent: Akagemuamp, 2020. — 203 6., 78-6.

3 10cyd Xoc Xoxub. Kyraaury 6unur. — T.: ®an, 1990. — 78 6.

—_— =~ 118 ————————————————————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;') - — — e Ozt =
tasavvufdagi «zuhd» (dunyoni tarki etish emas, balki dunyoning ortigcha hoyu
havaslariga berilib qolmaslik) g‘oyasiga yaqin turadi.

3. ljtimoiy tasavvuf elementlari: Asarda hokimning xalgga bo‘lgan
mas’uliyati, ilm-fanni qo‘llash, mehnatning ulug‘ligi targ‘ib gilinadi. Bu
nagshbandiya tarigatidagi «xalq ichida, Xudo bilan bo‘lish» degan ta’limotga
uyg‘un keladi.

Haqiqiy tasavvuf adabiyotining shakllanishiga hissa qo‘shgan eng muhim
mutasavviflar sirasiga birinchi navbatda Xoja Ahmad Yassaviy Kkiritiladi. Xoja
Ahmad Yassaviy o‘z ta’limoti va asarlarida sodda, tushunarli turkiy tilini go‘llagan.
Uning asosiy merosi - «Divoni Hikmat» («Hikmatlar devoni»)da Allohga ishg, nafsni
poklash, tagvo, yaxshilik kabi mavzularni yoritilgan. «Hikmatlar» keyinchalik ham
ko‘p asrlar davomida Markaziy Osiyoda tasavvufiy adabiyotning namunasi bo‘lib
goldi. Asar bayon tili turkiy (xalq og‘zaki turkiy tili), janri tasavvufiy mazmundagi
she’rlarda ifoda etilgan hikmatlar to‘plamit. «Divoni Hikmat» - bu to‘g‘ridan-to‘g‘ri,
sodda va oson tilda ifoda etilgan tasavvufiy asardir. «Qutadg‘u biligndan tubdan farq
qilib, quyidagi xususiyatlarga ega:

1. Xalqgona tasavvufning asosi: Ahmad Yassaviy bu asarda yuksak falsafani
emas, balki sodda izohlar orgali amaliy tasavvufni oddiy odamlarga yetkazishni
maqgsad gilgan. U turkiy tilida ijod qilishi va xalq an’analariga yagin bo‘lishi bilan
tasavvufni saroy adiblari doirasidan chiqgarib, keng xalg ommasiga olib Kirgan.
Buning ta’siri keyingi tarixiy davrlarda juda keng va chuqur bo‘ldi.

2. Ishq va muhabbat tasavvufi: Yassaviyning asosiy g oyasi — Allohga bo‘lgan
ishq (muhabbat). U nafsni tiyish, zohidiy hayot tarzi, dunyoni tark etish va
fagirlikni targ‘ib giladi. Uning hikmatlarida Allohga bo‘lgan ishq, uning yo‘lida
chidam va togat qgilish va or-nomus hagida kuchli emotsional va irodaviy mazmun
mavjud.

3. Murshid (o°qgituvchi) va taglid muhimligi: Asarda murshidga so‘zsiz
bo‘ysunish, uning pand-nasihatlariga to‘la-to‘kis amal gilish ta’kidlanadi. Tarigat
(so‘fiy yo‘li)dagi ustoz-shogird munosabatlari bu odobda markaziy o‘rin tutishini
ko‘rsatadi.

4. Yassaviya tarigatining asosi: «Divoni Hikmat» nafaqat she’riy to‘plam,
balki yangi tasavvufiy yo‘nalish — Yassaviya tarigatining asosiy o‘quv
go‘llanmasiga aylandi.

Demak, «Qutadg‘u bilig» va «Divoni Hikmat» bir-birini to‘ldiradi, takomilga
yetkazadi. Birinchi asar tasavvufning axlogiy-ijtimoiy asoslarini yaratgan bo‘lsa,
ikkinchisi uning emotsional-e’tiqodiy va amaliy rivojlantiruvchi tomonini
ifodaladi. Ikkalasi ham o‘rta asr Markaziy Osiyo musulmon jamiyatining
shakllanishida, shu jumladan tasavvufning xalg ommasi qalbiga joylanishida
muhim rol o‘ynagan.

'Axman Sccasuii. Jeponn xuxmar (Maxmyn Xacanuil cy36ommcu 6mnan). — T.: Fadyp Fymom
HOMUArH HAPHUET, 1992, — 168 6.

—_— =~ 110 ————————————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

Hakim Attor nafagat so‘fiy, balki shoir, faylasuf va shifokor ham bo‘lgan.
Attor asosan fors-tojik tilida ijod gilgan. Uning asarlari chuqur falsafiy mazmun
va ta’sirchan badiiy ifoda bilan ajralib turadi. Eng mashhur asarlari gatoriga
masnaviy janridagi tasavvufiy «botiniy sayohat» - nafsning Allohga yo‘lini
ramziy tarzda bayon qilgan «Mantiqut-tayr» («Qushlar tili») va islom
avliyolarining hikoyat va afsonalari to‘plangan «Tazkirat-ul-avliya» («Avliyolar
xotirasi») kabi asarlarni Kiritish lozim: «Mantiqut-tayr» («Qushlar tili»)da qushlar
guruhi Simurg® qushini izlashga chigadi, bu Allohni izlash ramzidir. Bu asar
butun dunyo tasavvuf adabiyotining shedevri sifatida e’tirof etiladi. «TazKirat-ul-
avliya» («Avliyalar xotirasi») asari avliyolar hagida yozilgan keyingi kitoblar
uchun manba bo‘lgan. Attorning ijodi keyingi buyuk shoirlar, jumladan,
Jaloliddin Rumiy kabi allomalarga katta ta’sir ko‘rsatgan®.

Abdulxoliq G‘ijduvoniy Nagshbandiya tarigatining rivojlanishida muhim
bosgich bo‘lgan «Xojagony» tarigatining peshvosidir. G‘ijduvoniy nafagat shoir,
balki amaliy tasavvuf va zikr tartiblarini ishlab chiggan ustoz bo‘lgan. U «Hujja»
deb nomlangan 8 ta asosiy tarbiya prinsipini ishlab chiqdi va ular keyinchalik
Nakshbandiya tarigatining asosiga aylandi. Amaliy ta’limotida oshkora zikr (zikri
jaliy) o‘rniga maxfiy zikr (zikri xafiy) va dil bilan Allohni eslash ahamiyatini
ta’kidlagan. U o‘z muridlariga ijtimoiy hayotda faol bo‘lish, halol ishlash va
odamlarga yordam qilishni tavsiya etgan. Uning ta’limoti Bahouddin Nakshband
tomonidan davom ettirildi va dunyoda eng keng targalgan so‘fiy tarigatlaridan biri
- Nakshbandiya tarigati shakllandi?.

Yuqoridagi fikrlardan kelib chigib aytish mumkinki, Qoraxoniylar davridagi
tasavvuf adabiyoti ikkita katta yo‘nalishda rivojlandi:

1. Turkiy tilidagi xalqona yo‘nalish: Sodda va tushunarli turkiy tilda keng xalq
ommasiga garatilgan adabiyot.

2. Fors-tojik tilidagi falsafiy-badiiy yo‘nalish: Chuqur falsafiy mazmun va
yuksak badiiylik bilan ajralib turgan adabiyot.

Mazkur mutasavviflarning barchasi oz ijodi va ta’limoti orgali nafagat o‘z
zamonlariga, balki keyingi avlodlarga muhim ta’sir ko‘rsatib, Markaziy Osiyo
madaniyati va diniy-ma’naviy an’analarining shakllanishiga muhim hissa
go‘shdilar.

Qoraxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf terminologiyasining
shakllanishi va rivojlanishi ham nihoyatda murakkab va sergirra tarixiy jarayon
bo‘lib, uni uchta asosiy bosgichda tahlil gilish mumkin.

Birinchi  bosgich  (IX-X asrlar):Bu bosgich arab tilidagi asosiy
terminologiyaning gabul gilinishi bilan xarakterli va Markaziy Osiyoga Xuroson
(Eron) va Bag‘dod maktablaridan tasavvufiy terminlarning kirib kelishi

! Beprennc E.D. Cydusm u cyuiickas mureparypa: Usopannsie Tpyasi / beprensc E.D., OTB. pen.
A.H.bonneipes, Coct. M.H.O.OcmanoB. — Mocksa: Hayka, 1965. — 524 c., 346-348 cc.
2 Komunos H. Tacaseyd. — T.: Y36ekucron, 2009. — 448 6., 234-236 66.

—_ = 1) =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

O === o
kuzatiladi. Masalan qyuidagi asosiy terminlar va ularning mazmuniga e’tibor
bering:

Tasavvuf - Sof bo‘lish, so‘fiy bo‘lish; Zuhd - Dunyoviy hayotdan voz kechish;
Ma’rifat - Xudoni bilish, irfoniy bilimlarni egallash; Vahdat-ul-vujud - Borligning
birligi; Zikr - Xudoni yod etish.

Ikkinchi bosgich (X-XI asrlar): Bu bosgichda fors tilidagi terminologiyaning
kengayishi va fors tilining tasavvufning nazariy jihatdan rivojlanishida muhim
o‘rin tutgani  kuzatiladi. Forsiy asosiy terminlar namunalari va ularning
mazmuniga e’tibor bering:

Pir-murshid - Ustoz, yo‘lboshchi; Darvish — dunyoviy narsalarga beparvo;
Murid (Shogird) — o°z irodasini ustozga topshirgan kishi.

Uchinchi bosgich (XI-XII asrlar): Bu bosgichda tasavvufning turkiy tilidagi
terminologiyasi shakllana boshlagan. Asosiy tasavvufiy terminlarning turkiy
tilidagi shakllari va ularning mazmuniga e’tibor bering:

Ato - Pir, ustoz; Suyuu - Muhabbat, ishqg.

Demak, Qoraxoniylar davrida Markaziy Osiyoda tasavvufiy terminolo-
giyasining shakllanishi va rivojlanishiga quyidagi xususiyatlar xos, deyish
mumkin:

1. Uch tillilik: Arab, fors va turkiy tillaridagi terminlarning hamzamon
go‘llanishi va o‘zaro ta’siri.

2. Nazariy va amaliy jihatdan takomillashishi: Terminlarning nazariy jihatdan
chuqurlashishi va amaliy jihatdan kengayishi.

3. Mahalliylashtirish: Terminlarning mahalliy madaniyat va an’analarga
moslashtirilishi.

Bu xususiyatlar keyinchalik nafagat Markaziy Osiyo, balki butun musulmon
dunyosidagi tasavvufning rivojlanishiga ham katta ta’sir ko‘rsatdi.

Markaziy Osiyoda tasavvuf terminologiyasining shakllanishi va rivojlanishi
jarayonini Xoja Ahmad Yassaviy va Yusuf Hamadoniy asarlarida go‘llangan
tasavvuf terminlari misolida ham ko‘rish mumkin.

Hamadoniy o°z ta’limotini asosan arab va forsiy tillarida olib borgan. Uning
hissasi yangi terminlarni yaratishda emas, balki mavjud nazariy-amaliy
tushunchalarni (asosan Xuroson va Bag‘dod maktablaridan olib) Markaziy Osiyo
sharoitida chuqurlashtirish, tadqgiq etish bo‘lgan. U alohida ahamiyat bergan
tushunchalar:

1. Xalvat va Jalvat: Yaginlikda ibodat gilish (xalvat) va jamiyat ichida ishonch
bilan yashash (jalvat) o‘rtasidagi muvozanat.

2. Suhbat (Sheva): Pir va murid o‘rtasidagi ma’naviy suhbatning ahamiyati.

3. Rabotat-uz-Zikr: Diqgat va zikr orgali Olloh bilan doimiy alogani saqlash.

4. Silsila: Ta’limotning ustozlar zanjiri orgali saglanib golishining zarurligi.

Hamadoniyning shogirdlari (Abdulxoliq Gijduvoniy) orgali Nagshbandiya
tarigatiga kirgan amaliy terminlar:

1. Zikr-i Xufiy (Maxfiy zikr): Qalbda, ya’ni ovoz chigarmay zikr gilish.

T — N A e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

2. Bozgasht: Zikr paytida «Alloh» deyish bilan birga yurakning o‘ng
tomoniga «hu» deyish.

Yassaviy esa turkiy tilidagi tasavvuf terminologiyasining assoschisi sifatida
e’tirof etiladi. U arab va fors tillaridagi murakkab nazariy tushunchalarni sodda
turkiy so‘zlar va ifodalar orgali tushuntirishga intilgan. «Hikmat»larda keng
go‘llangan Yassaviy terminologiyasiga misollar:

Arab-fors terminlarining sodda turkiycha moslamalari:

1.  Zikr (arabcha) — Yod yoki Yodga oluv

2. Pir/Murshid (forscha) — Ato

3. Murid (Arabcha) — Qul, Yosh yigit

Bundan tashqari, Yassaviy «Dard» (g‘am, ishq azobi), «Suyuu» (muhabbat)
kabi so‘zlarga chuqur tasavvufiy ma’no berdi. U o‘z ta’limotida ulug‘lov va
hurmat ramzi bo‘lgan «Hazrati Sulton» (Sulton — Alloh) kabi iborani keng
go‘llagan. Yassaviy Hamadoniydan fargli ravishda tasavvufni yuqori tabaga
uchun emas, balki oddiy xalg uchun ochiqg va tushunarli gildi. Buni turkiy tilidagi
so‘z va tushunchalarni keng qo‘llashi, turkiy tilida yangi terminlarni iste’molga
Kiritishi orgali ta’minladi.

Xulosa. Qoraxoniylar davri Markaziy Osiyo tasavvuf an’analarining
shakllanishi va rivoji uchun fundamental ahamiyatga ega davr bo‘ldi. Bu jarayon
Xuroson-Mavarounnahr maktabining shakllanishi, nazariy va amaliy ta’limot
shayxlarning faoliyati bilan tavsiflanadi. Tasavvuf nafagat diniy-ma’naviy, balki
kuchli ijtimoiy-madaniy institut sifatida musulmon jamiyatining kamoloti va
bargarorligiga xizmat qildi. Aynan Markaziy Osiyoga xos xususiyatlarni o‘zida
jamlagan tasavvuf adabiyoti shakllandi. Ham nazariy va ham amaliy ta’limotlarda
keng qo‘llanuvchi, sodda, tushunish oson bo‘lgan tasavvuf terminlari iste’molga
kiritildi. Umuman olganda, ushbu davrda shakllangan tasavvufiy meros nafagat
o‘zbek, balki barcha turkiy xalglarning ma’naviy-madaniy identikligining
ajralmas gismiga aylandi.

Magolaning kirish gismida go‘yilgan savollarga javoblar sifatida shunday
xulosa chigarildi:

1. Qoroxoniylar davridagi Markaziy Osiyoda tasavvuf ijtimoiy-madaniy
fenomen sifatida shakllandi.

2. Tasavvufning ham nazariy asoslari va ham amaliy qo‘llanishi usullari
yaratildi.

3. Markaziy Osiyoga xos xususiyatlarni o‘zida jamlagan tasavvuf adabiyoti
shakllandi.

4. Tasavvufiy terminologiya ushbu davrda uch tilda (arab, fors, turkiy)
mukammallashdi va mahalliy talablarga muvofiglashtirildi.

—_ G 122 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - == ezt =
“TAZKIRAYI BUG*'RAXON” MANBASIDA QORAXONIYLAR
SULOLASI VA IDEOLOGIK AXBOROT

SARVINOZ KASIMOVA
O zbekiston jurnalistika va ommaviy kommunikatsiyalar
universiteti dotsenti, PhD

Annotatsiya. Mazkur maqolada Qoraxoniylar davlati tarixini, uning ijtimoiy-
ma 'naviy hayotidagi o ziga xos o ‘rin va ideologik jarayonlarni yoritishda Mullo Xojining
“Tazkirayi Bug‘raxon” (qo‘lyozma Nel818/I1) asari asosida tahliliy tadgigot olib
borilgan. Tadgigotda asarning tarixiy-biografik mazmuni, islom dini gabul gilingan
davrdagi axborot targatishning dastlabki shakllari va ularning protolojurnalistik
ahamiyati ochib beriladi. Muallif Satuq Bog ‘raxonning islomni qabul qilishi, daviat
boshgaruvining islomiylashuvi va diniy-ma’naviy qadriyatlarning mustahkamlanishida
bu jarayonning tutgan o ‘rnini ilmiy asoslar bilan tahlil gilgan. Asar tilining chig ‘atoy—
uyg ‘ur turkiy tili asosida yozilganligi, unda arabcha va forscha diniy-ilmiy terminlarning
qo ‘llanilishi, hamda matnning xalg ongiga yo ‘naltirilgan uslubda yaratilgani qayd
etiladi. Maqgolada “Tazkirayi Bug‘raxon” manbasi o'z davrida ommaga axborot
yetkazish, tarixiy shaxslarni ideallashtirish va davlat mafkurasini mustahkamlash vositasi
sifatida baholangan. Shuningdek, bu manbaning bugungi jurnalistikadagi portret, ocherk
va xronika janrlariga yaqinligi ilmiy dalillar bilan asoslangan. Tadgiqot Markaziy Osiyo
protolojurnalistikasi tarixini o ‘rganishda yangi yondashuvni taklif etadi.

Tayanch tushunchalar: Tazkirayi Bug ‘raxon, Qoraxoniylar sulolasi, Sotuq
Bog ‘raxon (Abdulkarim), islomlashuv jarayoni, protolojurnalistika, ideologik axborot,
Mullo Xoji go ‘lyozmasi, biografik janr, islomiy davlat mafkurasi, Markaziy Osiyo axborot
tarixi

Annomayus. B cmamve npogooumcs amaiuz uCmopuieckoeo, oduoepaguieckoeo u
udeonocuueckoeo 3HauyeHus npouzeedenuss Myano Xoowcu «Tazkupau Byepaxouy
(pyxonuco Nel818/1l), paccmampusaemozo Kax axdCHuIl UCHOYHUK OJIA USYUEHUS PAHHUX
Gopm ucramckol KoMMyHUKayuy u npomodxcypramucmuxu 6 Llenmpanoroti Azuu. Aemop
uccnedyem npoyecc UCIAMUZAYUU KAPAXAHUOCKO20 20Cy0apcmea U e2o GIusHue Ha
Gopmuposanue udeonocudeckux u uH@GOpMayuoHuvlx mexarusmos. Ocoboe eHuUMaHUe
yoenerno oopazy Camyk bospaxana — nepeoeo mycyrbMancko2o npasumeris mOPKos, ubsl
buocpagus  cmaia  UHCMPYMEHMOM  MOPANbHO-PENUSUO3HOU — NPONAcaHObl U
dopmuposanus obwecmeennoco MHenus. Jluneeucmuueckull aHaius nNOKA3vléaem, umo
PYKONUCL HARUCAHA HA Ya2amaucKo-YUeypckomM MIOPKCKOM SI3bIKe C UCHONb3068AHUEM
apabckux U nepcuoCKUX penusuo3HO-HAYUHbIX MEPMUHO8, YO Ompaxcaem OYXO8HO-
UHMENIEKMYAbHYI0 ammocgepy snoxu. Asmop dokazvieaem, umo « Taskupau Byepaxony
BLINONHALA HE MONbKO UCMOPUKO-OOKYMEHMAAbHYI0, HO U UHQDOPMAYUOHHO-60C-
NUMAmMenvHylo (QYHKYuio, OIU3KYI0O K COBPEMEHHbIM JHCAHpAaM nopmpemd, ouepKa u
xpouuku. Paboma enocum 6xnad 6 usyuenue ucmopuu NPOMONCYPHATUCIIUKU U
MEANCOUCYUNTUHAPHO20  NO0X00A K  CPEeOHe8eK0BOU  UHMOPMAYUOHHOU  KYAbmmype
Lenmpanvroii Asuu.

Knwueevie nonamusn: Taskupau byepaxon, Kapaxanuockas ounacmus, Camyx
boepaxan (A60yaxapum), Ilpoyecc ucnamuzayuu, Ilpomooicypuanucmuxa, Hoeono-

—_—— = ]2} =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

NN = o =
euueckasn ungopmayua, Pyxonuce Mynno Xoowu, buoepaguueckuii scanp, Hcnamckasn
eocyoapcmeenuas uoeonoaus, Mcmopus ungpopmayuu [{enmpanvroni Azuu.

Annotation. This article analyzes the historical, biographical, and ideological
significance of “Tazkirayi Bug ‘raxon” (manuscript No. 1818/11) by Mullo Xoji, focusing
on its role in shaping early Islamic communication and proto-journalistic traditions in
Central Asia. The study explores how the process of adopting Islam during the
Qarakhanid period contributed to the formation of an information system that combined
religious, political, and educational purposes. The author emphasizes the portrayal of
Satuk Bug‘ra Khan as the first Turkic Muslim ruler and examines how his biography
served as a medium for ideological influence and social integration. Linguistic analysis
highlights that the manuscript was written in Chagatai—-Uyghur Turkic, enriched with
Arabic and Persian scholarly and religious terms, reflecting the intellectual environment
of its era. The article argues that “Tazkirayi Bug ‘raxon” not only documented historical
facts but also fulfilled an informational and moral function similar to that of modern
media genres such as portraits, essays, and chronicles. The research introduces an
interdisciplinary perspective linking history, philology, and media studies, contributing to
the reconstruction of proto-journalism in medieval Central Asia.

Key Terms: Tazkirayi Bug ‘raxon, Qarakhanid Dynasty, Satuk Bugra Khan
(Abdulkarim), Process of Islamization, Proto-journalism, Ideological Information, Mullo
Xoji Manuscript, Biographical Genre, Islamic State Ideology, History of Information in
Central Asia.

Jurnalistika davlat va jamiyat tuzilmalari o‘rtasidagi munosabatlarni
o‘rnatishga yordam beruvchi asosiy bo‘g‘inlardan biri bo‘lib xizmat qiladi. Bu esa
unga o‘ziga xos ta’sir “kuch”ini ato etadi, zero, zamonaviy jurnalistikaning
vazifalari demokratiya va bozor munosabatlariga asoslangan fugarolik jamiyati
talablariga javob beradigan ijtimoiy-psixologik fazilatlar, qarashlar va e’tiqodlarni
tarbiyalash magsadida jamoatchilik fikrini shakllantirish va rivojlantirish, bu
e’tigodlarni moddiy va ma’naviy hayotda amaliy natijalarga aylantirishdan
iboratdir. Bu, jurnalistikaning “to‘rtinchi hokimiyat” ekanligi, uning “kuch”
vakolatining ko‘lami haqida ma’lum savollarni tug‘diradi. “Hokimiyat”
tushunchasi bir subyektning boshga bir subyekt ustidan hokimiyatining
(munosabatlarda hukmronlik) namoyon bo‘lishi sifatida turli ta’sir vositalari:
egalik qilish, buyruq berish, boshgarish, tartibga solish, ta’sir qilish, bosim,
nazorat gilish va hokazolar orgali ochib beriladi. Hokimiyatning namoyon bo‘lishi
siyosiy, iqtisodiy, mafkuraviy, harbiy va hatto kundalik sohalarda ham amalga
oshirilishi mumkin. Birog, an‘anaviy ravishda biz "hokimiyat tarmoqglari" deb
ataladigan - qonun chigaruvchi ("birinchi hokimiyat™), ijro etuvchi ("ikkinchi
hokimiyat ") va sud (“uchinchi hokimiyat") bilan shug'ullanamiz. Jurnalistika
kuchli axborot ta'siri o'tkazib, "ta'sir" zanjirining navbatdagi ustun bo'g'iniga
aylanadi, bu holat uni "to'rtinchi hokimiyat" deb hisoblash imkonini beradi.
Jurnalistikaning vujudga kelishi va shakllanishi XIX asrning ikkinchi yarmi va
XX asrning birinchi yarmiga to‘g‘ri keladi. Ammo o‘tmish zamonlarda ham
buyuk davlatlarning muvaffaqiyatini ta’minlashga xizmat qilgan, ommaviy

_ e 124 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — c_;.,/,,/??)

axborot vositalari o‘rnini bosuvchi ilk jurnalistika — protojurnalistika namunalari
deya nomlash mumkin bo‘lgan muhim manbalar mavjud bo‘lib, ularning maqgsad
va vazifalari, tuzilishi, til xususiyatlarini o‘rganish katta ahamiyat kasb etadi. Shu
bois mazkur tadqiqot uchun tanlangan, O‘zbekiston Respublikasi Fanlar
akademiyasi Shargshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondida saglanayotgan, O‘zbek
davlatchiligi tarixida muhim o‘rin egallagan Qoraxoniylar sulolasi haqida
ma’lumot beruvchi Mullo Xojining “Tazkirayi Bug‘raxon” qo‘lyozmasini
(Ne1818/11) X-XI asrlarda siyosiy-ijtimoiy axborot yetkazuvchi protojurnalistik
manba sifatida o‘rganish alohida diqqatga sazovordir.

O‘rta Osiyo tarixida Qoraxoniylar davlati turkiy siyosiy tashkilotlarning
rivojlanishi, madaniy va iqtisodiy taraqgiyoti, shuningdek, mintagada yangi turkiy
davlatlar va imperiyalar uchun mustahkam poydevor yaratgan davlat sifatida
ajralib turadi. X—XI asrlarda turkiy xalqlar, xususan, Qoraxoniylar 0z siyosiy va
madaniy ta’sirini ko‘plab mintaqalarga yoyib, Islom dunyosining muhim gismiga
aylangan. Bu davrda turkiylarning hukmronligi nafaqat O‘rta Osiyo, balki Shargiy
Eron, Afg‘oniston, Hindiston va hatto Kichik Osiyo hududlarida ham sezilarli
ta’sir o‘tkazgan. Qoraxoniylar davlati tarixiy jihatdan o‘zining siyosiy va madaniy
yuksalishi, iqtisodiy rivojlanishi bilan ham muhim ahamiyat qasb etadi.
Qoraxoniylarning hukmronligi ostida, O‘rta Osiyoda turkiy til va madaniyatning
keng tarqalishi, islom dinining qo‘llab-quvvatlanishi, savdo yo‘llarining
rivojlanishi, shuningdek, shahar va qgishloglarda ijtimoiy-siyosiy bargarorlikning
ta’minlanishi kuzatilgan. Qoraxoniylar, shuningdek, turkiy xalglarning siyosiy va
ijtimoiy tuzilmasining shakllanishida muhim rol o‘ynaganlar?.

Qoraxoniylar davrida islom dinini rasmiy gabul gilinishi, davlat boshga-
ruvining islomiylashuvi va diniy-ma’naviy qadriyatlarning mustahkamlanishi
bilan birga, jamoat fikriga ta’sir ko‘rsatishni magsad qilgan yozma manbalar
yozilgan. X-XI asrlarda yozilgan tarixiy risolalar, manogiblar, tazkiralar va
madhiyalar hukmdorlarning hayoti, faoliyati, yurishlari va janglari, hukmdor-
larning fazilatlari, taxtni egallashi, davlatni kuchaytirishi uchun gilgan amallari,
adolatli davlat boshgaruvi kabilarning tasvirlanishini  ommaviy axborot
targatishning ibtidoiy shakli sifatida baholashimiz mumkin.

Mavorounnahr tarixida IX—X asrlar tub burilish davri bo‘lib, bu davrda siyosiy
hokimiyat bilan bir gatorda diniy-ma’naviy hayot ham yangi bosqichga
ko‘tarilgan. Arab fathlari orqali kirib kelgan islom dastlab Buxoro, Samarqand va
Xorazmda jamoalar shaklida rivojlangan?. O‘rta asr tarixchilari va sayohatchilari
bu davrda O‘rta Osiyoda xo‘jalik va savdo rivojlanganligi, shaharlar qurilganligi,

! Duturaeva D. “Qarakhanid Envoys to Song China”, Journal of Asian History 52(2), 2018.DOI:
10.13173/jasiahist.52.2.0179

https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2? locale=en

2 B. Mir-Makhamad et al. “Qarakhanids on the Edge of the Bukhara Oasis: Archaeobotany of
Medieval Paykend”, Economic Botany 75, 2021.
https://link.springer.com/article/10.1007/s12231-021-09531-6

—_ G |5 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

fan va madaniyat gullab-yashnaganligi haqida ma’lumotlar qoldirgan *.Ammo
keng ko‘lamda davlat darajasida gabul gilinishi Qoraxoniylar sulolasi asoschisi
Sotuq Bog‘raxon (Abdulkarim) nomi bilan bog‘ligdir. Qoraxoniylar davlatining
asoschisi hagida tarixiy hagigatlarga asoslangan asarlardan biri Mulla Xojining
“Tazkirayi Bug‘raxon” asari hisoblanadi.

E.M.Molotova’ning yozishicha 2, bugungi kunda “Tazkirayi Bug‘raxon”
go‘lyozmasining 20 ta nusxasi mavjud. Bu asarning ikki tilda — turkiy tilda va
forsiy tilda yozilgan variantlari aniglangan. Mazkur qo‘lyozmalar Rossiya (Sankt-
Peterburg), Buyuk Britaniya (Oksford, Londone), Fransiya (Parij), Xitoy xalq
respublikasi (Koshg‘ar), Polsha (Vroslav), O‘zbekistan (Toshkent), Tojikiston
(Dushanbe) kutubxonalarida saglanmoqgda. Shuningdek, E.Molotovaning
ta’kidlashicha, mazkur 20 ta qo‘lyozmalarning 19tasining muallifi noma’lum
bo‘lib, fagat Toshkentda saglanayotgan nusxasining muallifi Mulla Xoji ekanligi
gayd etilgan®. Yirik shargshunos olim V.Bartold birinchilardan bo‘lib mazkur
manbaga diggat garatgan, birog uning fikriga garaganda, mazkur asar afsona
xarakteriga ega tarzda yozilgan“. D.l. Tixonov ushbu qo‘lyozmani tarixiy
hagigatlarga asoslangan asar sifatida baholagan. Xususan, “X-XIV asrlarda
Uyg‘ur davlatining ijtimoiy tuzilmasi va xalq xo‘jaligi asarida Xo‘tan va
Qoshg‘arda hukm surgan Qoraxoniylarning harbiy yurishlari hagida ma’lumot
bergan ®>. Umuman olganda, “Tazkirayi Bug‘raxon” manbasining tadgiqi
masalasiga e’tibor gilsak, uning tarixiy manba sifatidagi giymati tahlil etilganligi
ma’lum bo‘ladi. Birog, bu asarning o‘z davrida jamiyat ijtimoiy va ideologik
garashlarini shakllantiruvchi va ommaga ta’sir etuvchi protojurnalistik manba
sifatidagi o‘ziga x0s xususiyatlari o‘rganilmagan.

“Tazkirayi Bug‘raxon” manbasining yozilish davri hagida ham turli garashlar
bor. V.P. Yudin XVI asrdagi Shargiy Turkistondagi tarixiy jarayonlarni tahlil etar
ekan, bu manbaning XVI asrning ikkinchi yarmida yozilgan deb taxmin giladi®.
J.Baldik asarning XVasr oxirida yozilganligi hagidagi gipotezani ilgari suradi.
D.Devinning fikricha, J.Baldik manbaning ichida keltirilgan yagona sanaga garab
shunday xulosaga kelgan. Bu, asarning kirish gismida 1706-yildir. Aynan shu

! Kamomupmuu III. C. HoBble JaHHblE K MCTOPMM TIOPKO-apaOCKUX STHOKYJIBTYPHBIX
B3ammocssizeit // International Journal of Central Asian Studies, vol. 9. Seoul, 2004, p. 299 — 311.

2 MosiotoB D.M. «Ta3:kupa-iin Borpa-xaH» :kak MCTOYHMK 110 UCTOPMH HapojoB LleHTpaibHOl
Asun// UBBECTUA HAH PK. Cepust o0mecTBeHHBIX Hayk. 2008. Ne 2. C.22.

3 MosotoB D.M. «Ta3:kupa-iin Borpa-xaH» :kak MCTOYHMK 110 MCTOPUM HapoaoB LleHTpaibHOM
Azun. C.24.

4 Bapronsa B . Crateu u3 « DHIMKIONEAUH Hetamay// Counnenns. M., 1964, T.IL, 4.2, c. 506.

% Tuxonos JI.W. Xo3siicTBO 1 06LIECTBEHHBIN cTpoii Yii-rypckoro rocyaapcerea X-XIV Be. M.-JL.,
1966, c.222.

® JOmun B.I1. AHOHMMHas THOPKOSI3BIYHOE COUMHEHHMETOPOH mosioBuHbl XVI B. u3 Bocrounoro
Typkecrana «Ta3-kupa-itu Xomka Myxamman-Llapud» // Bomnpockl HCTOPHH H KyIbTYpBI
yiirypos .A., 1987, ce. 4-40, c. 4 .

—_ G~ 126 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

davrda asarning turkiy tilga tarjimasi yakunlangan®. N.Mikluxo-Maklayning
tadgigotida mazkur asardagi yozishmalar sanasi (1207 /1792 yillar) uning yozilish
sanasi deb ko‘rsatilgan®. A.M.Muginov ham qo‘lyozmalardagi sanalarga garab
ularning yozilish vagtini belgilaydi. Olimning fikricha, ikki qo‘lyozma XVIII
asrda gayta ko‘chirilgan, 11 ta qo‘lyozma XIX asrda, hattoki, qo‘lyozmalarning
biri XX asrda gayta ko‘chirilgan®. Qoshg‘arda saglanayotgan asari nusxasi
hijriy1245/ melodiy1830 yilda yozilgani gayd etiladi*. Shu bilan birga, asarning
gaysi tilda yozilgani hagida ham aniq bir fikr yo‘q. Ba’zi olimlarning asarning
avval forscha yozilib, so‘ngra turkiy tiliga tarjima gilinganini aytishadi, boshga
olimlar, aksincha, manbaning turkiycha ijod gilinganini, keyinchalik forschaga
o‘girilganligini iddao etishadi.

Tadgiqotimiz ob’ekti bo‘lgan qo‘lyozma muallifi Mulla Xojining ta’kid-
lashicha, “Tazkirayi Bug‘raxon” undan avvalgi yozilgan tazkiralarga asoslangan
hamda Bug‘raxonning hayoti va faoliyati hagidagi tarixiy manbalardan ham
ma’lumotlar olgan. Shu bilan birga, Mulla Xoji Bug‘raxon sulolasi hagidagi
hikoyalardan ham foydalanganini yozadi. Bu borada Mulla Xoji hikoyalarning
“ishonchli” manbalardan olinganini gayd etadi. Muallifning ma’lumotlarni
manbalardan to‘plashi va qayta ishlab taqdim etishi bu asarning yaratilishida
axborotni tanlash, tahrirlash va tizimlashtirish jarayonini tatbiq etganini
ko‘rsatadi.Aytib o‘tish kerakki, ko‘plab shargshunos olimlar hikoyalar, rivoyatlar
va afsonalarning tarixiy hagigatga asoslangan holda paydo bo‘lganligini e’tirof
etishadi. Qo‘lyozma, ehtimol, XIX asr boshlarida qayta nusxalangan bo‘lib, u 26
varaqdan iborat (65a-90b). Mazkur tazkira tili chig‘atoy—uyg‘ur turkiy tilida
yozilgan bo‘lib, ichida arabcha va forsiy diniy-ilmiy atamalar ko‘p uchraydi.
Asarning boshlang‘ich va oxirgi qismlari saqlanmagan. Shuningdek, qo‘lyozma
oxirida Sotuq Bog‘raxon va boshga uch hukmdor sharafiga bag‘ishlangan madhya
mavjud bo‘lgan, lekin uning ham oxiri to‘liq emas.

Qo‘lyozmalar institutida saglanayotgan “Tazkirayi Bug‘raxon” asari 4
gismdan iboratdir. Kirish gismida Satuq Bug‘raxonga islom dinini gabul gilishni
taklif etgan Abu Nasr Somoniyning faoliyati, uning Qoshg‘arga safari va Satuq
Bug‘raxon bilan uchrashuvi anglatilgan. Ikki bo‘lim Satuq Bug‘raxonning hayoti
va faoliyati, uning davomchilari, sulton Satuq Bug‘raxon bilan Islom dinining
gabul gilinishida yordam bergan so‘fiy shayxlar hagidagi ma’lumotlarni gamrab
olgan. Asar so‘ngida xulosa ham berilgan.

! Devin De Weese. The Tadhkira- Bugra-khan and the Uvaysi" Sufis of Central Asia: notes in
Review of Imaginary Mustims// Centrat Asiatic Journal, Harrassowitz Vertag, 40 (1996), pp.87-
127, p. 94.

2 Muksyxo-Maknaii H.JI. Onucanue Ta/UkMKCKMX U NEPCUIICKUX pyKomuceit. M., 1961, Bbim. Ne 2,
c. 125.

3 Myrunos A.M. Onicanue yifrypckux pykornuceii MH-ctuTyTa HapooB Asuu. M., 1962, c. 61.

4 Monoro D.M. «Tas:kupa-iiu Borpa-xaHn» :Kak UCTOYHHMK O UCTOPMM HapojoB LleHTpanbHOi
Asun. C.26.

—_ G 1] =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
“Tazkirayi Bug‘raxon” tazkirasining til xususiyatlarini, tuzilishini o‘rganish,
xususan, asar muallifning ishonchli manbalarga tayanganligi uning O‘rta Osiyo
tarixining oltin davri hisoblangan Qoraxoniylar davri hagidagi ob’ektiv
ma’lumotni keng ommaga yetkazishni magsad gilganligini ko‘rsatadi. Ma’lumki,
odatda gadimda va O°‘rta asarlarda mualliflar bir asarni yozar ekan, biror
hukmdorga bag‘ishlab yozganligini gayd etadi. Bundan asarlarda ob’ektivlik
emas, balki sub’ektivlik ustun gilishi tabiiy hol. Birog Mulla Xojining mazkur
tazkirasining o‘zidan avvalgi tazkiralar, tarixiy va ishonchli manbalardan foy-
dalanilganligi muallifning Satuq Bug‘raxonning hayoti, faoliyati, tarixdagi o‘rnini
yaqqol ko‘rsatib berish istagini dalillaydi. Shuningdek, mazkur qo‘lyozmaning 20
nusxasining mavjudligi, ularning turli asrlarda ko‘chirilganligi, manba
nusxalarining dunyoning turli burchaklaridagi kutubxonalarda saglanayotganligi
bugungi jurnalistikaning axborot targatish vazifasini ado etganinini ifoda etadi.

“Tazkirayi Bug‘raxon” manbasida yozilishicha, Abu Nasr Somoniy Sulton
Satuq Bug‘raxonning rahnamosi bo‘lishi Alloh tomonidan belgilangan. Abu Nasr
Somoniy savdogarlik bilan shug‘ullangan va turli shaharlarga sayohat gilgan. U
safarga chigishdan avval non va ozig-ovgat hayriya gilgan. Bir kuni safardan
avval u tush ko‘rgan, safarga chigmay turishi kerakligi hagida xabar olgan. Olti
yildan keyin Abu Nasr Somoniy tush ko‘radi, tushida Muhammad alayhissalom
(s.a.v) dan Turkiston hududiga safar qgilishi kerakligi, Qoraxoniylar shahzodasini
topishi zarurligi hagida xabar oladi. Bu safardan magsad bo‘lajak sultonga
Qur’onni o‘rgatish bo‘lgan. Shu tariga, Sulton Satug Bug‘raxonning Islom
tomonidan dinini gabul qilishi va turkiy xalgni musulmon qilish taqdiriga
yozilgan bo‘lgan. Mazkur vogeaning tasvirida ortigcha badiiylik va so‘z bezaklari
go‘llanilmaganligi e’tiborni jalb etadi. Mulla Xoji hagigatda ham Sulton Satuq
Bug‘raxonning Alloh yorlagan buyuk shaxs ekanligi, turkiy xalgni islomlashuviga
sababchi bo‘lganligi, o‘z faoliyati davomida Qoraxoniylar davlatini tashkil
etganligini anglatar ekan, o‘zbek davlatchiligining oltin davri asoschisi hagida
tasavvur hosil giladiki, bu tarzdagi maqgolalar va ruknlar bugungi gazeta hamda
jurnallarning muhim yo‘nalishlarini tashkil etadi. Shuningdek, asarda Satuq
Bog‘raxon Goziy “Islom yolini ishkor qiluvchi, kofir munoqiblarni o’ldirguvchi,
mazlum sajjodlarga rahm qiluvchi”, deb tariflanadi.* Bunda axborot nafagat
ta’limiy, balki siyosiy va ma’naviy vazifa ham bajargan.

“Tazkirayi Bug‘raxon”da berilgan ma’lumotga ko‘ra, Hazrati Xizrning
namoyon bo‘lishi va Abu Nasr Somoniyning va’zlari ta’sirida Sulton Satuq
Bug‘raxon yashirincha Islom dinini gabul giladi. Sultonning yaginlari unga
qo‘shilishadi. Islom dinini gabul gilganida, Sultonga Abdal Karim ismi beriladi.
Sulton Satuq Bug‘raxon Shargiy Turkiston hududidagi birinchi “uvays” (so'fiy
tasavvuf an‘analarida ma'naviy tajribaning ma'lum bir vafot etgan shaxsning

! Mullo Xoji. Tazkirayi Bog‘raxon. Qo‘lyozma Nel818/Il. Toshkent: O°‘zbekiston FA
Shargshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. 64A-B.

—_ G~ |8 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
ruhidan tirik odamga o‘tishi shakli, bu tajribaning berilishi orgali ruhiy bilim
olgan shaxs) hisoblanadi. Ya’ni asarda aytilishicha, Sotuq Bog‘raxon islomni
gabul giladiva Alloh taolo o‘zining barcha mag‘firat va zafar nurini unga beradi.
Avvalo, hazrat Sulton Sotuq Bog‘raxon G‘oziy kufr va bid‘atni qaytarib,
Payg‘ambarimiz Muhammad alayhissalomning nuriga yuz tutadi, Abdulkarim
ismini oladi va dastlab shaxsiy e’tiqodini mustahkamlab, keyinrog davlat
siyosatini ham islom asosida yurita boshladi’. Bu vogea O‘rta Osiyo tarixiy
jarayonida tubdan burilish yasaydi va Qoraxoniylar davlatining diniy-ideologik
asoslarini belgilab beradi.

Hijriy 320/ melodiy 932 yilda Sulton Satuq Bug‘raxon 40 kishilik yaginlari
bilan Qoshg‘arga keladi va Qodirxonning O‘gulchak hududini bosib oladi. Sulton
taxtni egallagach, Balasog‘unga yo‘l oladi. Balasog‘un yengilgach, Qoshg‘arga
gaytadi. Mulla Xoji ushbu vogealarni tasvirlar ekan, ideologik yondashuvini
ifoda etadi. ldeologik yoki gadriyatga yo‘naltirilgan sharhlar vositasida Islom
dinining yuksak gadriyat ekanligi, mazkur qgadriyatga erishishda Sulton Satug
Bug‘raxonning xizmati va hissasi aks ettiriladi.

“Tazkirayi Bug‘raxon”da hikoya gilinishicha, hijriy 331/ melodiy 942-943
yillarda Sulton Satug Bug‘raxon turkiy xalgning Islom dinini gabul qilishi
yo‘lidagi faoliyatini davom ettiradi va Abu Nasr Somoniyning 0°g‘li G‘oziy Abu-
I-Fattah bilan Qoraxoniylarning ko‘p sonli qo‘shiniga boshchilik gilib, To‘rgat
dovonidan o‘tishadi ham Norinning janubiy hududini egallab olishadi. Keyin esa
to‘satdan Balasog‘unga hujum gilishadi. Egallab olingan hududda Sulton Islom
dinini davlat dini deb e’lon qgiladi. Hijriy 338/ melodiy 949-950 yillarda Abu-I
Fattoh boshchiligidagi qo‘shin janub tomonga yurish giladi. To‘xsun yo‘lida
Sulton Satuq Bug‘raxonning katta o‘g‘li G‘oziy Musa Tekin qo‘mondonligidagi
Qoraxoniylar qo‘shini  Tentiritagning shimoliy tomonida joylashgan Beshbaliq
shahriga yo‘l olishadi. Bu orada xo‘ton qo‘shini Beshbaliq va Qoraguch shahriga
yetib keladi. Har ikki tomonning kuchi teng keladi, har ikki tomon qo‘shinida ham
yo‘qotishlar ko‘p bo‘ladi. Qoraxoniylar Kengitga chekinishga majbur bo‘ladi.
“Tazkirayi Bug‘raxon”da gayd etilishicha, Sulton Satuq Bug‘raxon bu shaharni
o‘z davlatining shargiy chegarasiga aylantiradi. Ko‘ramizki, Mulla Xoji
Qoraxoniylar davlatining tashkil topishi, Islom dinining turkiy xalglar orasida
garor topishi, bu magsaddagi Sulton Satuq Bug‘raxonning faoliyati haqida fikr
yuritar ekan, nafagat yutuglar, balki mag‘lubiyatlar hagida ham ma’lumot berishni
ma’qul ko‘radi.

Xulosa sifatida shuni ta’kidlab o‘tish mumkin: Qoraxoniylar sulolasi Markaziy
Osiyo tarixida birinchi musulmon turkiy sulola sifatida muhim o‘rin tutadi.
Qoraxoniylar islomiy davlatchilik tamoyillarini mustahkamlash, diniy-ma’naviy
gadriyatlarni omma orasida keng targ‘ib qilish va o‘z hukmdorlarining
shaxsiyatini ideallashtirish magsadida turli axborot shakllaridan foydalangan. Bu

1 O’sha asar, 64A-B.
_ = 1y =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — (_L;,y/?Ta

jarayonda yozma manbalar, jumladan, biografiyalar, maktublar, farmonlar,
madhiyalar va xattotlik san’ati vositasidagi e’lonlar alohida o‘rin tutgan. Bu
manbalar orasida O‘zbekiston Respbulikasi Fanlar akademiyasi Qo‘lyozmalar
institutida (Ne1818/I1) ragami ostida saglanayotgan, Mulla Xoji galamiga mansub
“Tazkirayi Bug‘raxon” asari alohida o‘rin tutadi. Mazkur manbaning 20ta nusxasi
mavjud bo‘lib, fagat bittasi — bizning qo‘limizdagi qo‘lyozmaning muallif aniqdir,
golgan nusxalarning mualliflari ko‘rsatilmagan. Ushbu asarlarning turkiycha va
forscha variantlari bizgacha yetib kelgan bo‘lib, aslida ilk bor gaysi tilda yozilgani
ma’lum emas. Asar Qoraxoniylar davlatining asoschisi Sulton Satuq
Bug‘raxonning hayoti, Islomni qgabul gilishi, Qoraxoniylar davlatining qurishi,
Qoraxoniylar davlatining kuchayishi va kengayishi, Sulton Satug Bug‘raxonning
davomchilari — uning o‘g‘li va piri Abu Nasr Somoniyning o‘g‘lining yurishlari
hagida ma’lumot beradi. Muallifning ta’kidiga ko‘ra, asar undan avvalgi
tazkiralar va ishonchli manbalarga asoslanib yozilgan. Asarning tarixiy vogealarni
bayon etish usuli, ya’ni ob’ektivlik va hagqoniylik tamoyillariga asoslanganligi
“Tazkirayi Bug‘raxon”ni O‘rta Osiyodagi protojurnalistikaning ilk namunalaridan
biri sifatida gabul gilishimiz uchun asos bo‘ladi. Shu bilan birga, asarning
dunyoning turli mamlakatlarida, turli asrlarda yozilgan nusxalarining mavjudligi
“Tazkirayi Bug‘raxon” manbasining o‘z davrida o‘ta mashhur bo‘lganligi, keng
ommaga axborot yetkazishga yo‘naltirilganligini ko‘rsatadi. Qo‘lyozmada
tasvirlangan vogealar Qoraxoniylar davridagi diniy ideologiyaning aksi o‘laroq
maydonga chigadi. Asarning markazida islomiy hukmdorlar turishi, ularning
siyosiy va diniy fazilatlarining ta’riflanishi — bu ma’lumotlarning faqat tarixiy
emas, balki ideologik ta’sir magsadida ham tuzilganini ko‘rsatadi. Mullo Xoji
tomonidan tuzilgan Bog‘raxonlar tarixiy biografiyasi — Markaziy Osiyodagi
protolojurnalistikaning biografik va ideologik shakli sifatida gabul gilish mumkin.
U tarixiy shaxslarning hayoti orgali ommaga axborot yetkazish, davlat
ideologiyasini mustahkamlash hamda islomiy qadriyatlarni targ‘ib qilish
magsadini ko‘zlagan. Bugungi jurnalistikaning portretlar, ocherklar va xronika
janrlariga yagin turishi bilan ahamiyatlidir.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Mullo Xoji. Tazkirayi Bog‘raxon. Qo‘lyozma Nel1818/II. Toshkent: O‘zbekiston
FA Shargshunoslik instituti go‘lyozmalar fondi.

2. Bartold, V. V. Turkiston mong‘ul bosqiniga qadar. Toshkent: Fan, 1993.

3. Narshaxiy, Abu Bakr. Buxoro tarixi. Toshkent: Sharg, 1991.

4.  Frye, R. N. The Golden Age of Persia. London: Weidenfeld & Nicolson, 1975.
5. Hodgson, M.G. S. The Venture of Islam. Chicago: University of Chicago Press,
1974.

6. Ochilov, M. Qoraxoniylar davlati tarixi. Toshkent: O°‘zbekiston Milliy
ensiklopediyasi, 2001.

7. Abdurahmonov A. Turkiy Adabiyotning gadimgi davri. - Toshkent: Fan, 2005.

—_— =~ 130 =<



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — c_;.,/,,/??)
8.  D. Duturaeva. “Qarakhanid Envoys to Song China”, Journal of Asian History
52(2), 2018.DOI: 10.13173/jasiahist.52.2.0179
https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2? locale=en
9. B. Mir-Makhamad et al. “Qarakhanids on the Edge of the Bukhara Oasis:
Archaeobotany of Medieval Paykend”, Economic Botany 75, 2021.
https://link.springer.com/article/10.1007/s12231-021-09531-6

QORAXONIYLAR SULOLASI MEROSI KIMNIKI?

MUNIRA XATAMOVA
Alfraganus universiteti dotsenti,
tarix fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD)

Annotatsiya. Ushbu maqolada Markaziy Osiyoda kechayotgan integratsiya
jarayonlarining tarixiy ildizlari va ularning bugungi mintagaviy birdamlikni
mustahkamlashdagi ahamiyati ko ‘rib  chigiladi. Muallif mintaga xalglarini
birlashtiruvchi omil o ‘larog umumiy sivilizatsiyaviy meros, etnosiyosiy uzluksizlik va
tarixiy xotiraning o rnini uqdiradi. Qoraxoniylar sulolasining davlatchilik an’analari,
islom sivilizatsiyasi rivojiga go‘shgan ulushi, shaharchilik va me ’morchilikdagi
yutuglari, shuningdek, “Devonu lug ‘at at-turk” va “Qutadg ‘u bilig” kabi asarlari orgali
mintagaviy madaniy birlikning shakllanishi yoritib beriladi. Bolasog ‘un kabi
boshkentning tarixi va ularning Qoraxoniylar davlatida tutgan o ‘rni hagidagi
ma’lumotlar asosida Markaziy Osiyoning umumiy tarixiy makoni va birlashtiruvchi
omillari ilmiy tomonlama asoslab berilgan. Magola mintaganing o ‘tmishini bitta
sivilizatsiyaviy jarayon o ‘larog ko ‘rish kerakligini ilgari suradi va bugungi siyosiy-
madaniy integratsiyani tarixiy meros bilan uzviy bog ‘lig holda talgin giladi.

Tayanch se‘zlar: Markaziy Osiyo, integratsiya jarayonlari, mintagaviy birdamlik,
umumiy sivilizatsiyaviy meros, etnosiyosiy uzluksizlik, Qoraxoniylar sulolasi, islom
sivilizatsiyasi, turk davlatchiligi, Bolasog ‘un, madaniy birlik.

Annotation. This article analyzes the historical foundations of integration processes
in Central Asia and their significance for strengthening contemporary regional
cooperation. The author highlights the unifying role of shared civilizational heritage,
ethnopolitical continuity, and historical memory among the peoples of the region. The
study examines the Karakhanid dynasty’s state traditions, its contribution to the
development of Islamic civilization, achievements in urban culture and architecture, as
well as the role of key works such as Diwan Lughat at-Turk and Qutadghu Bilig in
shaping regional cultural unity. Based on historical data concerning centers like
Balasaghun and their role within the Karakhanid state, the article substantiates the
concept of Central Asia as a common historical space with strong integrative factors. The
article argues for viewing the region’s past as a unified civilizational process and
interprets contemporary political and cultural integration within the context of this
historical legacy.

—_————— =~ 13] —=———————————————————————


https://jah.harrassowitz-library.com/article/JAH/2018/2/2?_locale=en

TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

O == o

Keywords: Central Asia, Integration processes, Regional solidarity, shared
civilizational heritage, Ethnopolitical continuity, Karakhanid dynasty, Islamic
civilization, Turkic statehood, Balasaghun, Cultural unity.

Kirish.

Jahonda  kechayotgan  globalizatsiya  ko‘lami  turli  mamlakatlar
madaniyatlarining yaginlashuvi va birlashuviga, yagona madaniy makonning
shakllanishiga turtki bermogda. Madaniy jarayonlar to‘lqini to‘g‘ridan-to‘g‘ri
siyosiy va ijtimoiy-igtisodiy shart-sharoitlar bilan bog‘liq.

Bugungi kunda Markaziy Osiyo davlatlari o‘zaro do‘stlik, yaxshi qo‘shnichilik
va strategik sheriklik munosabatlarini yanada mustahkamlash, savdo-igtisodiy va
madaniy-gumanitar hamkorlikni kengaytirish tomon intilmogda. Shuning uchun,
O‘zbekiston Prezidenti Sh.M. Mirziyoev “Markaziy Osiyo oz taraqggiyotining
yangi, tarixiy ahamiyatga molik bosgichiga gadam go ‘ymogda. Bugun biz
chinakam birdamlik bosgichiga o ‘tayapmiz. Bizning mintagamizda uzoq vyillar
davomida ilk bor birgalikda oldinga garab borishimiz uchun poydevor bo lib
xizmat qilayotgan o ‘zaro ishonch, yaxshi gqo ‘shnichilik va hurmat muhiti
shakllanmogda. Bu — o z-o zidan paydo bo ‘lib qolgan jarayon emas, balki
umumiy taqdiri va birgalikda taraqqiy etish salohiyatini anglab yetgan
mamlakatlarimiz yetakchilarining aniqg magsadga garatilgan sa y-harakatlari va
siyosiy irodasi natijasidir. Ayni paytda bu jarayon o ‘zaro ishonch muhitida
tobora gizg ‘in tus olayotgani Markaziy Osiyo mamlakatlari xalglari tomonidan
qgo ‘llab-quvvatlanayotgan mintagaviy hamkorlik keng ko ‘lamdagi zaruratga
aylanganidan dalolatdir ! deb alohida uqdirib o‘tgan.

Chindan ham, bugun mintagada vaziyat ancha o‘zgargan bo‘lib, xalglar
yaginlashgani, birlashgani, uzog yillik muammolar stol atrofida o‘tirilib, o‘z
yechimini topayotgani kuzatilmoqgda. Aynigsa, O‘zbekiston Prezidenti 2017
yilning 10 noyabrida BMT shafeligida Samargandda bo‘lib o‘tgan “Markaziy
Osiyo: yagona tarix va umumiy kelajak, bargaror rivojlanish va taraqgiyot
yo‘lidagi hamkorlik” mavzusidagi xalgaro konferensiyada Markaziy Osiyo
davlatlari yetakchilarining maslahat uchrashuvlarini o‘tkazish taklifini ilgari
surgan edi?. Bugunga kelib bu maslahat uchrashuvlari mintagaviy birlikni
shakllantirishda yaxshi udumga aylanib ulgurdi.

Mintaga davlatlari yetakchilarining siyosiy irodasi bilan “mintagaviy o‘zlik”
tushunchasi borgan sari mustahkamlanib bormogda. O‘zbekiston, Qozog‘iston,
Qirg‘iz, Tojikiston va Turkmaniston o‘rtasidagi yaqin bordi-keldilarda,

1 Mirziyoyev Sh. Markaziy Osiyo yangi davr ostonasida // O‘zbekiston Respublikasi
Prezidentining rasmiy veb-sayti. https://president.uz/oz/lists/view/8653. Yuzlanilgan chog‘:
14.11.2025.

2 Mapkasuii  Ocué naBnar  paxOapiiapMHMHT  OMpMHYM  Macjiaxar  ydpamysu  //
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-

2018. Yuzlanilgan chog‘: 30.11.2019.

—_ G~ 132 =<



https://president.uz/oz/lists/view/8653
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018

TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
mintagaviy birlik va mintagaviy o‘zlikni mustahkamlashda doim tarixiy xotira va
o‘tmishning umumiyligi, madaniyatlar, urf-odatlar va e’tiqodning umumiyligi
muhim omil bo‘lib kelgan.

Markaziy Osiyodagi bugungi integratsiya jarayonlari yagindagina yuz berib
golmagani, balki uning tarixiy ildizlari ancha uzoq kezlarga borib taqgalishi
oydinlashadi. Chunki mintaga va unga tutash tegralar Kushon, Qang‘, Eftal, Turk,
Arab, Somoniy, Qoraxoniy kabi yirik siyosiy tuzilmalar — imperiyalar bo‘lib
kelganki, keng etnosiyosiy, ijtimoiy-igtisodiy va etnomadaniy alogalar shu siyosiy
tuzilmalar doirasida yuz bergan.

Mintaganing antik va ilk o‘rta yuzyilliklar chog‘lari o‘rganilar ekan, eng oldin,
uning etnosiyosiy manzarasi doimo o‘zgaruvchan, biroq ma’lum darajada bitta
tizim o‘laroq shakllanganini ko‘zda tutish kerak. Turli jo‘g‘rofiy muhitlar — tog‘li
tegralar, vohalar va keng dashtlar, turli xo‘jalik shakllari — dehgonchilik,
chorvachilik hamda yarim ko‘chmanchilik turmush tarzi, shuningdek, turli tillarda
so‘zlashuvchi etnik guruhlarning bir davlat yoki siyosiy uyushma ichida
birgalikda yashab kelgani Yevroosiyoning ulkan bo‘lagi uchun umumiy gonuniyat
bo‘lgan.

Tarixiy manbalarning solishtirma tahlili shuni ko‘rsatadiki, Yevroosiyo dasht
mintagasida asosiy o‘zgarishlar siyosiy elitalarning almashishi bilan bog‘liq
bo‘lgan, birog bu butun aholi tarkibi yoki madaniy asosning tubdan yangilanishi
degani emas. Qabila va urug‘lar o‘rtasidagi munosabatlar ierarxik, birog dinamik
xarakterga ega bo‘lib, qaysi bir guruh harbiy-igtisodiy tomonlama kuchaysa,
o‘sha guruh yetakchilikni o‘z qo‘liga olgan. Bu holat siyosiy birlashmalarning
tabiiy shakllanishiga olib kelgan: yetakchi gabilaning oti butun siyosiy uyushmani
belgilab, boshga guruhlar esa uning siyosiy boshgaruvini gabul gilgan holda, bitta
imperiya ichida birlashib yashayvergan.

Bu jarayonni “etnosiyosiy uzluksizlik” o‘larog baholasa bo‘ladi, to‘g‘rirog‘i,
siyosiy boshgaruvchilar almashsa-da, mintaganing demografik, madaniy va
igtisodiy tarkibi uzluksizligi saglanib kelgan. Aytaylik, Xionlar, Eftallar, Turklar,
Somoniylar, Qoraxoniylar, G‘aznaviylar chog‘ida siyosiy yetakchilik o‘zgarib
turgani bilan, mintaga aholisi oz madaniyati, tili, urf-odatlari kabi tomonlarni
saglab kelgan. Bunday tarixiy gonuniyatlarni anglash Markaziy Osiyo davlatlari
bugungi tarixshunosligi uchun alohida ahamiyatga ega. Afsuski, bugungi ayrim
izlanishlarda mintaganing umumiy sivilizatsiyaviy merosi tor milliy doirada talgin
gilinishi, bugungi siyosiy chegaralardan kelib chigib o‘tmishga baho berish
holatlari uchrab turibdi. Shu bilan birga, biror-bir tarixiy shaxslar yoki sulolalarni
“talashish”, ularni fagat bir millatga mansub etib ko‘rsatish tendensiyasi ham
bugungi tarixiy ongga salbiy ta’sir giladi. Chunki Markaziy Osiyoda shakllangan
ko‘plab sulolalar birgina etnik doira bilan cheklanib golmagan, balki aralash
etnosiyosiy tizimlarning mahsulidir.

Qoraxoniylar sulolasi — Markaziy Osiyoni birlashtiradigan fenomen

—_ =~ 133 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =
Bugungi tarixshunoslikda Markaziy Osiyo mintagasining o‘tmishini keng
sivilizatsiyaviy va mintagaviy birlik ko‘z qarashidan kelib chigib o‘rganish,
o‘zaro bog‘liglikni anglash, umumiy tarixiy merosni gayta kashf etish muhim.
Bunday yondashuv birgina ilmiy haqggoniylikni emas, balki mintagadagi xalglar
o‘rtasida o‘zaro ishonch, madaniy yaginlik va birdamlikni ham mustahkamlaydi.

O‘zbekistonlik ayrim bilim kishilarining eng eski chog‘lardan sug‘orma ekin-
tikinchilik bilan shug‘ullanib, o‘troq xalq bo‘lgan o‘zbeklar uchun boshgaruvchi
urug‘lari ko‘chmanchi bo‘lgan Qoraxoniylar o‘tmishini o‘rganishga o‘gay ko‘z
bilan garagandek va negadir qo‘shnilarimiz Qozog‘iston, Qirg‘iz izlanuvchilariga
yuklayotgandek holatlar kuzatilganini aytib o‘tish kerak. Aslida esa bugungi
Markaziy Osiyo xalglarining davlatchiligi va o‘zaro tig‘iz bordi-keldisining
ildizlarini yechishda Qoraxoniylar boshqaruvi kezlari o‘zgacha o‘rin tutadi. Bu
birgina mintaga xalglarining kelib chigishi va o‘tmishi birligini, balki davlatchilik
udumlari, urf-odatlari ham umumiy ekanini yorqin ko‘rsatib beruvchi yoki yanada
ochigrog aytganda, Qoraxoniylar fenomeni Markaziy Osiyoni birlashtiradigan
yorgin (ideal) chog‘dir. Biroq uzoq kezlar ichra Qoraxoniylar sulolasi va ularning
merosi jahon tarixshunosligida yetarlicha o‘z o‘rnini topmadi. Shu yerda tanigli
shargshunos V.V. Bartoldning Qoraxoniylar sulolasi boshqgaruvi kezlarida
Movarounnahrda madaniy tushkunlik yuz berganiga shubha yo‘q deb garaganini
keltirishning o°zi yetarli'. Bartoldning ushbu to‘xtami yoki ko‘z-garashi o‘sha
chog‘lardagi chinakam holatni ganchalik to‘g‘ri ochib beradi?

Turondagi ilk turk musulmon sulolasi bo‘Imish Qoraxoniy xogonligi (chamasi
950-1213) chegaralari o‘zining eng yuqgori cho‘qqisida Tarim havzasidan to
Amudaryogacha cho‘zilgan bo‘lib, shu bilan turklarning mintagadagi ming vyillik
hukmronligi  boshlanadi. Qoraxoniylarning boshgaruv markazlari bo‘lgan
Koshg‘ar, Bolasog‘un, O‘zgand, Buxoro va Samargand shaharlari gullab-
yashnagan, aynigsa, islom dini bilan bog‘liq magbara va madrasalar qurilishi
ortgan.

Qoraxoniylar islomni davlat dini o‘laroq mustahkamlab, mintagada islom
sivilizatsiyasiga ulkan ulush qo‘shganlar. Bu jarayon turk davlatchiligining yangi,
musulmon sivilizatsiyasi bilan uyg‘unlashgan bosgichini boshlab berdi.
Qoraxoniylar islomni birgina diniy e’tigod deb emas, balki davlatni
birlashtiruvchi, ijtimoiy  tuzumni  mustahkamlovchi va  boshqgaruvni
legitimlashtiruvchi ma’naviy-mafkuraviy omil o‘laroq garaganlar. Shuning uchun,
islom Qoraxoniylarda siyosiy bargarorlik va madaniy birlikni ta’minlovchi bosh
g‘oyaviy asosga aylandi?.

! Bapronbx B.B. Typkectan B 310Xy MOHTOJIbCKOTO HatecTeus // Counnenns B 9 Tomax. — T. 1. —
Mocksa: Bocrounas nureparypa, 1963. — C. 62-63.

2 Bosworth C.E. The Turks in the Early Islamic World. — Burlington, VT: Ashgate, 2007; Biran M.
Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitay Edge // Cahiers d’Asia Centrale. — 2001. — Ne9.
— P. 77-89; Hunkan S. Tiirk Hakanlig: (Karahanlilar). — Istanbul, 2007; Duturaeva D. Between the

_ e 13 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

Islom huqug tizimi — shariat va an’anaviy turk urf-odat qonunchiligi
o‘rtasidagi tenglik Qoraxoniylar davlat boshqgaruvining asosiy xususiyatlaridan
biri bo‘ldi. Ushbu ikki huqugiy udumning uyg‘unlashuvi markazlashgan davlat
tizimini shakllantirishda, mahalliy tuzilmalarni saglab qolishda va turli etnik-
ijtimoiy guruhlarni bir siyosiy makonda birlashtirishda muhim omil bo‘lib xizmat
qildi.

Qoraxoniylar chog‘ida davlat ma’muriyati, harbiy tuzilma va shaharchilikda
ham islomiy an’analar ta’siri kuchaydi. Madrasalar, masjidlar, xongohlar va
boshga me’morchilik qurilmalarini tiklanishi shahar sivilizatsiyasining yangi
bosgichini belgiladi®. Shuningdek, Qoraxoniy xogonlarining islomiy unvon va
lagablarni  gabul qilishi ularning hokimiyatini ma’naviy tomonlama
mustahkamlab, sulolaning siyosiy birdamligini ta’minladi.

Bunga Qoraxoniylardan Qodirxon Yusuf (v. 1101-1102) Buxoroda Kular-
Takin madrasasini, Arslonxon esa 1121-1122 vyillarda keyinchalik fagihlar
madrasasiga aylantirilgan saroy qurdirganini keltirish kerak?. Qoraxoniy xogonlari
Ibrohim ham, uning o‘g‘li Nasr Shams al-Mulk ham yirik quruvchilik loyihalari
bilan shug‘ullanganlar. Ibrohim Samargandda kasalxona qurdirgan bo‘lib, u yerda
birgina kasallarga g‘amxo‘rlik gilinmagan, balki kambag‘allarga ham boshpana
berilgan. Ibrohim kasalxona uchun tabiblar va yordamchi xodimlarning oyligi,
kasallar va kambag‘allarning yeb-ichishi, binolarning yoritilishi, oshxona uchun
o‘tin yoqilg‘isi va xonalarni ta’mirlash xarajatlarini o‘z bo‘yniga olgan?®.

Samargandda u, shuningdek, bir madrasa qurdirgan va o‘qituvchilar oyligi,
talabalar uchun stipendiyalar, kutubxona uchun Kkitoblar, binolarni yoritish va
boshga ehtiyojlar uchun mablag® ajratgan. Karvon savdosi rivojiga qulaylik
yaratish uchun uning o‘g‘li Buxoro bilan Samargand orasidagi dashtlarda (Ribot-i
Malik — “Podshoh riboti”’) va Samarganddan Xo‘jandga olib boruvchi yo‘lda
ribotlar (karavonsaroylar) qurdirgan.

Nasr Shams al-Mulk, shuningdek, Buxorodagi masjid va minorani gayta
tuzatgan va shahar yaqginida, keyinchalik Shamsabod deb tanilgan yerda ajoyib bir
saroy va go‘ruq (qo‘ruq) qurdirgan®. Muhammad ibn Nasr (lbrohimning akasi) va

Silk and Fur Roads: The Qarakhanid Diplomacy and Trade 2016 // Orientierungen: Zeitschrift zur
Kultur Asiens. — 2016. — Ne 28. — P. 173-212.

! Tosheva D.Sh. Making the Islamic Fagade: Transformation in the Funerary Structures of Central
Asia in the Tenth and Eleventh Centuries. A thesis submitted for the degree of Doctor of
Philosophy at The University of Queensland in 2021 School of Architecture. — Brishane, 2022.

2 an-Hapmaxu, A6y Bakp Myxamman u6n Jlxa‘pap. Ta’pux-u Byxapa. Hcropus Byxapsbl.
IlepeBox, kommentapum u upumedanwms LI.C. Kamomummmaa. Apxeonoro-tonorpadpudeckuii
kommenTapuit E.I'. Hekpacosoii. Tamkent: SMIA-SIA, 2011. — C. 28, 39-40.

3 History of civilizations of Central Asia. — Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750 to the end
of the fifteenth century; Pt. 1I: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S. Asimov. — UNESCO
Publishing, 2000. — P. 137.

4 A6y bakp Myxamman u6n XabQap Hapmaxuii. Byxopo Ttapuxu. Tapxumon A. Pacynes. —
Tomkent: ®an, 1966. — 33-6eT.

—_ =~ 135 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
uning o‘g‘li Abbos Farg‘onada (hozirgi Shoh Fozil magbarasi nomi bilan
mashhur) bir magbara qurdirgan bo‘lib, uning ichki gismi murakkab alebastr
o‘ymakorligi va har ikki kishi nomini yozib goldirgan bitiklar bilan bezatilgan.
Ushbu davrda Qoraxoniylar haligacha ko‘chmanchi udumlarini saglab qolgan
edilar, birog qurilgan jamoat va diniy inshootlarning ko‘lami va rang-barangligi
mintaganing o‘troq aholisi madaniyati va an’analari yanada keng va chuqur
darajada o‘zlashtirilganini ko‘rsatadi’.

Qoraxoniylar boshgaruvi kezlarida qurilgan Taraz yaginidagi Oyisha-bibi,
Babaji-xotun va Qoraxon magbaralaridan Oyisha-bibi magbarasi, Burana
minorasi kabilar YuUNESKOning Butunjahon ro‘yxatiga Kiritilgan. Shuningdek,
YuNESKO Butunjahon merosi markazi yaratgan “Markaziy Osiyoning xom
g‘ishtdan qurilgan yodgorliklari” dastur loyihasi mintaganing loy, xom va pishiq
g‘ishtdan qurilgan tarixiy-me’moriy merosini o‘rganish va ommalashtirish
borasidagi ishlarni birlashtiradi. Bu kabi loyihalar umumiy o‘tmish va umumiy
makonni anglagan holda mintagaviy birlik va mintagaviy o‘zlik tomon qo‘yilgan
amaliy gadamlardir. Mintaga bo‘ylab saglanib golgan pishiq g‘ishtdan tiklangan
mahobatli tarixiy yodgorliklarning ko‘pchiligi Qoraxoniylar boshqgaruvi kezlariga
to‘g‘ri keladi. Bir so‘z bilan aytganda, Qoraxoniy xogonlari quruvchilik va
shaharchilik bilan bog‘liq ishlarga bosh-qosh bo‘lishgan ekan, Qoraxoniylarning
bugungacha saglanib golgan moddiy merosi umummintagaviy tarixiy meros
sanaladi va mintaga xalglari uchun birdek tegishlidir.

Xuddi shu kezlar butun dunyoga ikkita javohir asarni bergan: bulardan biri
Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘at at-turk™ asari bo‘lsa, boshgasi Yusuf
Xos Xojibning “Qutadg‘u bilik”dir. Mahmud Koshg‘ariyning “Devoni”da turk tili
asar yaratish vositasi emas, balki lingvistik tahlil uchun qurol o‘laroq ishlatilgan
bo‘lsa, “Qutadgu bilig” o‘sha chog‘larda Turon — Turkistonda adabiy turk
tilining o‘rnini ko‘rsatish orgali jamiyatning yuqori sivilizatsiyaviy rivojlanish
darajasini belgilab bergan o‘rnak edi. Shuning uchun, ikkala asar ham o‘zining
adabiy, ilmiy va badiiy giymati bilan jahon durdonalari gatoridan o‘rin olish bilan
birga eng oldin bugungi Markaziy Osiyo mintagasi xalglari uchun birdek umumiy
boylik o‘laroq bilinadi.

Qoraxoniylar boshkenti Bolasog‘unning 0°rni.

Qoraxoniylar chog‘ida Qoshg‘ar, Bolasog‘un, O‘zgand, Buxoro va Samargand
kabi boshkentlar yuksalib, har bir o‘sha kezlardagi megapolislar magomiga
yetgan. lzlanuvchilarga ko‘ra, Bolasog‘un VIII yuzyillik o‘rtalaridayoq shahar
o‘laroq bilingan. Arab-fors jo‘g‘rofiy asarlarida Yettisuvdagi shahar va qgishloglar
orasida Beklig deb atalgan manzilgoh bo‘lib, u sug‘dchada “Semekna” deb
aytilgan. Bu qgishlogni “Inal bek-tegin” unvonli hokim boshgargan bo‘lib, uning

I History of civilizations of Central Asia. — Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750 to the end
of the fifteenth century; Pt. 1I: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S. Asimov. — UNESCO
Publishing, 2000. — P. 137.

—_— =~ 136 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;') - — — e Ozt =

qo‘l ostida 3000 jangchi bo‘lgan, bundan tashgari, shaharning o‘zi 7000 ta askar
chigargan®. “Beklig” (yoki “Beklelig”, “Semekna™) gishlog‘ini Bolasog‘un bilan
tenglashtirgan K.M. Baypakovga ko‘ra, “Beklig”’ning kelib chigishini eski turkcha
“shahar” anglamidagi “balig” so‘zi bilan giyoslagan, mo‘g‘ulcha “balg‘asun”
ham, “Bolasogun” ham turkchada “shahar”ni bildirgan so‘zdan yasalgan?.
K.M.Baypakov Bolasog‘unning etimologiyasini yana boshgacha ham
tushuntirgan: “Bolasog‘un” ikki so‘zdan: “bala” — balig-beklig va “sag‘un” —
harbiy-ma’muriy unvonning birikishidan yasalgan bo‘lishi kerak®.

Yuqoridagilardan kelib chiqib, Beklig va Balasog“un bir deb bilgan Baypakov,
birinchisi “Shaharning o‘zi”’ni bildiradi, ikkinchisi esa “Sangun shahri” deb
tushuniladi. Sug‘dchada “Beklig” — “Semekna” deb atalgan va V.V. Bartold uni
sug‘d manzilgohi deb bilgan. Chunki Kulteginga o‘rnatilgan bitiktoshning 52-53
gatorlarida Yettisuv sug‘d shaharlardan kelgan elchilardan biriga Nek Sengun
boshchilik gilgani aytilgan va Baypakovga ko‘ra, u aynan Beklig — Semekna —
Balasog‘un hokimi bo‘lgan®.

Chu va Talas daryolari orasidagi yerlar “Devonu lug‘ati-t-turk”da Arg ‘u deb®,
turklarning moniy adabiyotlarida esa Arg‘u-Talas deb yuritilgan®. Bugungacha
Yettisuv shaharlariga Sug‘dning ta’siri borasidagi masala tortishuvliligicha
golmoqgda’. O‘tgan yuzyillik boshlarida V.V. Bartold Yettisuvda shahar mada-
niyati sug‘dlar, to‘g‘rirog‘i, Amudaryo — Sirdaryo orasidagi madaniy o‘lkalar
aholisi tufayli yuzaga kelgan, deb topgan edi®. A.I. Terenojkin esa V.V. Bartoldga
suyanib “sug‘d kolonizatsiyasi” atamasini kiritgan bo‘lsa-da, Yettisuvda o‘troq
turmushning yuzaga kelishni usunlarga borib tagagan®. Keyinroq bir gancha
izlanuvchilar ham Yettisuvda sug‘d manzilgohlari bo‘yicha garashlarni yanada
rivojlantirishdi®.

P.N.Kojemyakoga ko‘ra, Chu vodiysida ekin-tikinchilik usunlar chog‘idanoq
bo‘lgan, keyinrog o‘troq manzilgohlarining rivojlanishi bu yerga Choch va

! Hudud al-‘Alam. The regions of the world. Translated by R.V. Minorsky. London, 1970. — P. 99.
2 Baitnakos K.M. CpenneBekoBsle ropoaa Kasaxcrana na Benuxom IllenkoBoM myTH. — AJIMAaThL:
I'eineiM, 1998. — C. 148.

3 Baitmakos K.M. CpenneBexoBsle ropoja Kazaxcrana... — C. 148.

4 Baiimaxos K.M. Cpennesekosbie ropona Kasaxcrana ... — C. 148-149.

5 Kowrrapuit, Maxmyn. Typkuii cysnap nesonu (JeBoHy nyroTuT Typk) / Tap)KHMOH Ba Halupra
tait€paoBun C. M. Myrtamnu6os. 1-tom. — Tomkent: ®an, 1960. — 148-6er.

® Knsmrropueiit C.I. JIpeBHETIOPKCKUE DPYHMYECKHE NAaMATHUKU KAk HCTOYHUK 10 MCTOPUM
Cpenneit Asun. — M.: Hayka, 1964. — C. 129-131.

" By MacalaHMHT TapUXIIYHOCIIMTH XaKkuaa Kkapaue:. Konsuenko B.A. K Bonpocy o «corauinax» B
Yyiickoii gonune // Inanor nusunusanuit. — Beim. 3. — Bumkek, 2003. — C. 48-55.

8 Bapronbn B.B. Ouepk ucropun Cemupeubs // Counnernus: B 9 1. — T. 1. U. 1. — M., 1963. - C.
32-33.

® Tepenoxkun A.U. K ucropuko-apxeonoruueckomy usydennto Kasaxcrana u Kuprusuu // BJIW.
—1938. — Nel. — C. 204-215.

10 Topsiuesa B.JI. Toponckas kynbTypa Tropkckux karanatoB Ha Tsub-1llane (cepemuna VI —
Havayno Xl B.). — bumkexk, 2010. — C. 34.

—_— = 13} —=—————————————————



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\\;‘) - — e Ozt =
Sug‘ddan sug‘dlarning ko‘chib kelishi bilan bog‘liq. Umuman, arxeologlar
Yettisuvdagi o‘troq madaniyat sug‘dlarga, ko‘chmanchi madaniyat yodgorliklari
esa turklarga tegishli ekani, biroq o‘troglashayotgan ko‘chmanchilarning sezilarli
foizi bu yerdagi shaharlarning o‘ziga xosligini yuzaga keltirgan deb topishgan?.

Shu yerda qozoq va qirg‘iz izlanuvchilarining Qoraxoniylar boshkenti bo‘lgan
Bolasog‘un shahrining o‘rni yuzasidan tortishuvlari o‘rinsiz ekanini uqdirish
kerak®. Islom jo‘g‘rofiyachilarining yetuk maktablari tomonidan tuzilgan “Jahon
atlaslari’da dunyoning o‘rtasi deb Makka belgilangani holda, Mahmud
Koshg‘ariy goraxoniylar oilasiga sadogatini saglab golib, o‘z xaritasida Koshg‘ar
va Bolasog‘un tegralarini dunyoning o‘rtasi etib belgilagan®. “Xoqoniy turkcha”si
eng nafis til ekanini urg‘ulab, xaritaning o‘rtasiga Bolasog‘un va Koshg‘ar — ikki
boshkenti bilan Qoraxoniylar yerlarini o‘rnashtirgan.

Bolasog“un shahri va uning o‘rni to‘g‘risida yozma manbalarda ganday bilgilar
uchrashiga bir ko‘z tashlasak. Shu kungacha yetib kelgan ilk bilgilardan biri bu
saljuq sultonlari vaziri Nizom al-Mulkning (XI yuzyillik) yozishicha, 943 yildan
oldinroq Balasog‘unni egallagan Qoraxoniy turklari islom dinini gabul gilganlar.

Mugaddasiyga ko‘ra (X asrning so‘nggi), Balasog‘un “turli noz-ne’matlarga
boy, katta aholi manzilgohi” edi. Mahmud Koshg‘ariy esa “O‘rdu — shoh
turadigan shahar, o‘rda” deb, boshga yerda yana “O‘rdu — Bolasog ‘un
yaginidagi hukmdor garorgohi. Bolasog ‘unni yana Quz O ‘rdu (“Shimoliy o‘rdu”
— M.X.) ham deyishadi” tarzida tushuntirgan®. “Bolasog ‘unliklar sug‘dcha va
turkcha so ‘zlaydilar. Tiroz (Talas) va Madinat ul-bayda (Isbijob) shaharlari xalqi
sug ‘dcha, ham turkcha so zlaydilar. Ispijabdan to Balasog ‘ungacha bo ‘Igan
Arg‘u mamlakati butun aholisining tilida ham kamchilik bor. Qashgarda
kanjakcha so Zzlashadigan qishloglar bor, biroq asosiy shaharda xoqgoniy
turkchasida so ‘zlaydilar*®.

! Koxemsxo I1.H. PanHecpeqaeBeKoBble ropoa 1 nocenenus Uyiickoit momuHeL. — Opynse, 1959.
—C. 167-168.

2 bepumram AH. Tpyasr CemupedeHcKol apxeosoruueckoil skcnemuimu. Uylickas JoiuHa. -
Martepuansl u uccnenoBanus no apxeonorun CCCP (MHUA). Ne 14. — M.-JI., 1950. — C.145-147,
Koxewmsiko I1.H. PannecpenHeBekoBbie ropoja u noceneHus... — C. 167-168.

3 Byrynru xynna aiipum Ttapuxumwiap (Y. IllanekenoB) BonacoryH ryékn Ko030FUCTOHHHHT
xaHyOnmaru OK-Ty0e KUIIUIOFH YpHUAA OYIraHWHHN WITapy CypHUILTaH.

4 Axamemuk M.JO. Kpaukosckuii. ApaGckas reorpadumdeckas nuTeparypa // V36pannble
counHeHus. Tom uerBepThiil. Penakrop IV Toma I'.B. Ileperenn — Mocksa-Jlenunrpan: M3a-so
AH, 1957. - C. 269.

5 Kowrrapuii, Maxmya. Typkuii cysnap aesonu (JleBoHy nyrotut Typk). l-tom. — 145, 291-
Geruap.

® Kowrrapwuit, Maxmyn. Typkuit cyznap nesonu (JleBoHy nyroTut Typk). 1-tom. — 66-6et; Mahmid
al-Kagyari. Compendium of The Turkic Dialects (Diwan Luyat at-Turk) / Edited and translated
with introduction and indices by R. Dankoff in collaboration with J. Kelly. Part I. — Harvard
University, 1982. — P. 84.

—_——— =~ 13 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

“Sug ‘dak — Bolasag ‘unda yashaydigan gabila. Ular Buxoro va Samargand
orasidagi Sug ‘ddan kelib chiqgganlar; biroq turklar singari kiyinib, ularning urf-
odatlarini o zlashtirganlar”*. “Shu — Bolasag ‘un yaqginidagi shahar 2.

Arg‘ular yashagan Bolasag‘un shahri bugun Qirg‘izning To‘qmoq shahri
yaginidagi Burana yodgorligi tegrasida bo‘lgan deb garaladi. Shahar aholisining
sezilarli bir bo‘lagini sug‘dlar tashkil etganini Koshg‘ariy keltirgan bilgilardan
tashqari, ko‘plab topilmalar — sug‘dcha yozuvli sopol va metall buyumlar,
tangalar va boshqalar ko‘rsatib turibdi®.

Ala-ad-Din Ota-Malik Juvayniyning “Tarixi jahonkusho” asarida yozilishicha,
Balasog‘un shahrini uyg‘ur xogoni Bo‘ku-xon qurdirgan?,

Mahmud ibn Vali (1634-1641) Bolasog unning o‘rni borasida: “Balasog ‘un —
Turkistonzamin shaharlaridan biri bo ‘lib, u Mo ‘g ‘ulston nomi bilan mashhur
bo ‘Igan. Mo ‘g ‘ullar bosginiga gadar bu yerda to ‘la musulmon aholisi yashagan.
Shahar ko ‘plab olimlarni yetishtirgan. Mustavfiy shunday yozadi: [Balasog ‘un]
— keng va yoqimli mamlakat bo ‘lib, u oltinchi-yettinchi iglim mintaqgalarida
joylashgan. Iglimi juda sovug. Ayrim yilnomalarda uning gal’a devorlari kengligi
ikki yarim gaz bo ‘Igani qayd etilgan. [Balasog ‘un]da 40 jome’ masjidi, 200 oddiy
masjid, 20 xonago va 10 madrasa bo ‘Igan.

Mo ‘g ‘ullar bosginidan keyin, mo ‘g ‘ullar urf-odatlari unga zarar yetkaz-
maguncha, u obod va gullab-yashnagan shahar bo‘lib turgan. Biroq o ‘sha
vaqgtdan bugungacha u vayrona va tashlandiq holatda golgan.

Bir gashg ‘arlik sayyoh, ushbu kitob yozilayotgan chog ‘da Balxda bo ‘lganida,
shunday hikoya giladi: “Bir kuni Qashg ‘ar hokimi mo ‘g ‘ullarni jazolash uchun
Mo ‘g ‘ulistonga yurish qildi. Ikki oydan so‘ng, shargdan shimolga yo‘/
olganimizda, bir joyga yetdik. U yerda qum ostida zo ‘rz-besh ziro ‘cha balandlikda
binolarning tomlari — minorlar, saroylar, madrasalarning ark va devorlari ko ‘rinib
turardi; ularning belgilarini fo rt farsang uzoglikdan ham ko ‘rish mumkin edi. Shu
joydan uzoq bo ‘Imagan yerda biz galmoglarni uchratdik va jang bo ‘lib o ‘tdi. Ko 'p
asirlar go‘lga olindi. Qaytishda, o‘sha joydan o ‘tayotganimizda, asirlardan bu
yerning nomini so ‘radik. Ular shunday javob berishdi: biz bilamizki, bu yerda ilgari
Balasog ‘un degan shahar bo ‘Igan. Chingizxon avlodlaridan ayrimlari boshgaruvi
davrida bu yer qumlar ostida golgan. Bugun ham ayrim joylarida qum ostidagi ayrim
xonalar chigib goladi, ular ichida idish-tovoglar, ko zalar, sopol buyumlar butun
holda saglangan, biroq gilamlar va boshga buyumlar yo ‘qolgan. Ayrim xonalarda

! Kasgarlhh Mahmud. Divinii Lugati't-Tiirk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat Akkoyunlu. —
Ankara: TDK, 2014. - S. 206.

2 Kaggarli Mahmud. Divinii Lugati't-Tiirk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat Akkoyunlu. —
Ankara: TDK, 2014. — S. 519-520.

3 Koxemsko T1.H. Otder o packonounbix paborax Ha KpacHopeueHckom ropoaumie B 1962-1963
rr. // Kpacunas Peuka u Bypana. — ®pynze: WM, 1989. — C. 25-68.

4 Ana-an-Jlun Arta-Menuk JIxyseitnu. Uunrus-xan. Vicropus 3aBoesarens Mupa / B MEPEBOJIE
E.E.XapuroBHoit. — Mocksa, 2004. — C. 38.

—_— =~ 130 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

esa kishilarning jasadlari ham yotgan bo ladi. Umuman aytganda, bu shahar
o ‘tmishda o ‘sha o ‘lkaning eng go zal shaharlaridan biri bo ‘Igan, birog bugun uning
nomi ham unutilgan 2.

“Tarixi Rashidiy”ni yozgan Mirzo Muhammad Haydar (XVI yuzyillik) esa
quyidagilarni goldirgan: “Ju mamalakatining bir yerida ulkan shahar qoldiglari bor.
Uning minoralari, gumbazlari va madrasalari ayrim yerlarida saglanib golgan.
Ushbu shaharning otini birov bilmaydi, fagat mo ‘g ‘ullar uni Monara deyishadi. [U
yerda] 1311-1312 yillarda o ‘Igan Imom Muhammad Fakih Bolasog ‘uniyning qabri
saqlanib turibdi 2.

Shunday qilib, Mahmud ibn Vali va Muhammad Haydar bir-biridan mustaqil
me’morchilik yodgorliklari, deylik, minorasi (munora, burana) saglanib golgan
yodgorlik qoldig‘i to‘g‘risida deyarli bir xil ma’lumot beradi, Mahmud ibn Vali esa
uning eski otini keltirib, Balasog‘unni Burana bilan tenglashtiradi. Bu bilgilardan
kelib chiggan izlanuvchilar (Baypakov, Nastich, Goryacheva va boshqgalar) tanigli
Bolasag‘un shahri bugungi Qirg‘izistonning To‘qmoq shahri yaginidagi Burana
yodgorligi tegrasida bo‘lgani to‘g risida to‘xtamga kelganlar.

Birog, etnograf U.X.Shalekenovning uqdirishicha, Balasog‘un Chu daryosining
o‘rta ogimidagi Agqto‘be Stepninskiy gishlog‘i o‘mida bo‘lgan ® . Biroq,
K.M.Baypakovga ko‘ra, U.X.Shalekenov bunda bir gator holatlarni ko‘zda tutmagan,
uning ko‘z-garashini yo‘qqa chigaradigan bosh argument bor. Balasog‘un XI11-XIV
yuzyillik boshlarida bo‘lgan, ya’ni turar-joyda shu davrga oid arxeologik materiallar
bo‘lishi kerak. Aqto‘beda bu yuzyiliklarga tegishli gatlam yo‘q — aholi punktining
faoliyat chegarasi XII-XIII asr boshlariga to‘g‘ri keladi. Bundan tashqgari, Aqto‘be
Buyuk Ipak yo‘lining asosiy yo‘lidan uzogda va Aqto‘bening o‘zi egallagan tegra
Buranadan besh baravar kichikdir®.

Xulosa.

Qoraxoniylar saltanatining chegaralari bugungi O‘zbekiston, Qozog‘iston,
Qirg‘iziston, Shinjon (SUAR) va Tojikiston yerlarini gamrab olgani uchun, ularning
madaniy va siyosiy merosi bugungi kunda butun mintaga xalglari uchun umumiy
tarixiy boylikdir. Davlatchilik an’analari, islom sivilizatsiyasiga x0s me’moriy va
ma’naviy gadriyatlar, shuningdek, turk tilining rasmiy va adabiy magomda
mustahkamlanishi Qoraxoniylar sulolasi chog‘ining eng muhim yutuglari bo‘lib,
ularning merosi bugungi O‘zbekiston, Qirg‘iziston, Qozog‘iston, Tojikiston va
uyg‘ur madaniyatida uyg‘un holda ko‘rinadi. Qoraxoniylar sulolasi mintagadagi
bugungi o‘zbek, qirg‘iz, qozog, uyg‘ur, tojik kabi xalglar etnogenezida sezilarli o‘rin

! Maxmyn u6n Bamu. Mope Taiin oTHocuTenbHO no6Giecteii 6naropoanbix (Ieorpadus). Been.,
nep. u npum., ykas. b.A.AxmeznoBa. — Tamkent, 1977. — C. 24.

2 Baitnakos K.M. Cpennesexossle ropoja Kazaxcrana... — C. 146-147.

3 [llanekeno Y.X. AkT0GE — CpeJHEBEKOBbIN MaMATHUK // VICTOpUS MaTepHaNIbHOM KyJbTYpbI
Kaszaxcrana. — Anma-Ara, 1980. — C. 13-40.

4 Baiinakos K.M. Cpennenekosbie roposa Kasaxcrana... — C. 147,

_ e 14 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = Y =
tutgan. Shu tomondan Qoraxoniylar sulolasi merosi biror-bir xalgniki emas, balki
umummarkaziy osiyo madaniyatining ajralmas gismi o‘laroq garalishi kerak.

Qoraxoniylar sulolasi davlatchilik modelining turk-islom an’analar tizimidagi
ahamiyati ulkan bo‘lib, ularning siyosiy va madaniy merosi Markaziy Osiyo
sivilizatsiyasi o‘tmishida yangi davrni boshlab bergan bosgich o‘laroq garalishi kerak.
Bu model keyinchalik Saljugiylar, Xorazmshohlar, hatto, Temuriylar kezlarida ham
davom etdi. Turk-islom davlatchilikning huqugiy, ma’muriy va mafkuraviy asoslari
aynan Qoraxoniylar tomonidan shakllantirilgan ana shu sintezga tayangan holda
yanada takomillashib bordi.

Siyosiy-madaniy va mafkuraviy tomonlama bugun Qoraxoniylar merosi
O‘zbekistonda — Samargand va Buxoro, Qirg‘izda — Balasog‘un (Burana minorasi)
va O‘zgand boshkentlari orgali davlatchilik udumlarida, Qozog‘istonda — Jetisu
tarixiy tegrasi va Oyisha-bibi, Babaji-xotun va Qoraxon magbaralari madaniy merosi
bilan, Tojikistonda — Xo‘jand, Panjakent, Istaravshan (O‘ratepa) va Hisor
atroflaridagi Qoraxoniylar bilan bog‘liq arxeologik yodgorliklar orgali, Shinjonda
uyg‘urlar orasida esa Qoshg‘ar madaniyati orgali saglanib kelmoqda.

Qoraxoniylar sulolasi merosi tarixiy tomonlama bir millat yoki bitta chegara bilan
cheklanmaydigan, balki butun Markaziy Osiyo xalglariga tegishli madaniy, siyosiy
va ma’naviy boylikdir. Qoraxoniylar boshgaruvi chog‘ida shakllangan turk-islom
davlatchilik udumlari, til va adabiyotning yuksalishi, ilmiy-ma’naviy taraqqiyot
jarayonlari bugungi kunda ham o°z ahamiyatini yo‘qotmagan.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Axamemux W.JO. KpauxoBckuil. ApaOckas reorpadunueckast yureparypa //
N36pannbie counnenus. Tom uerBepThiid. Pemakrop IV Toma I'.B. Lleperenu — Mocksa-
Jlenunrpan: M3n-Bo AH, 1957.

2. BatinakoB K.M. CpenneBexoBbie ropoia Kazaxcrana na Benmkom [lenkoBom myTH.
— Amvarter: I'eieiv, 1998.

3. Bapronpn B.B. Typkectan B 310Xy MOHIOJibcKOro HamectBus / CounHeHHs B 9
tomax. — T. . — Mockga: Bocrounas simteparypa, 1963. — C. 62—63.

4.  Bapromba B.B. Ouepk ucropun Cemupeusst // Counnenns: B9 1. — T. 1. Y. 1. — M,
1963.

5.  bepumram A.H. Tpymer CemupedeHCKON apXeonorndeckoit sxcrmeaunmu. Uyiickas
JoimHA. - Marepuanst 1 uccnenoBanus 1o apxeonorud CCCP (MHA). Ne 14. — M.-J1., 1950.

6. TopsueBa B.J. Topoackas kynbrypa Tropkckux karanatoB Ha TsHb-Illane
(cepemuna VI — magano Xl B.). — bumikexk, 2010.

7. Jbxyseitnu, Ana-aa-Jlun Ata-Menuk. Yunrus-xan. Vicropust 3aBoeBaterss Mupa / B
nepeBozie E.E.XaputoBHoil. — Mocksa, 2004.

8.  Kismmropueiid C.I'. JIpeBHETIOPKCKME pYHHYECKHE MAMSATHUKHM KaK HCTOYHHMK IO
ucropun Cpenneit Asun. — M.: Hayka, 1964.

9. Koxewmsko I1.H. PannecpenneBexoBble ropofa u moceneHus Uyickoil JOMUHBL —
®pyHnze, 1959.

10. Koxemsiko I1. H. OtueT 0 packornodHsix padoTax Ha KpacHOpeueHCKOM TOPOIHMIIIC B
1962-1963 rr. // KpacHas Peuka u Bypana. — ®pynsze: MM, 1989. — C. 25-68.

_ e 14 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

ORI r; > == 2 2

11. Komsuenko B.A. K Bompocy o «cormmiiiiax» B Uyiickoir monuue // uasor
nuBun3anuii. — Beim. 3. — bumkek, 2003. — C. 48-55.

12. Komrrapuii, Maxmya. Typkuii cy3nap aesonu (/leBoHy nyroTHT TYpK) / Tap>KuMOH
Ba Harpra Taiiépnourt C. M. Mytammo6os. 1-tom. — Tomkent: ®an, 1960.

13. Mapkasuit Ocu€ napnaT paxOapiapMHUHT OMPUHYM Macjaxar ydpauryBu [/
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-
03-2018. Yuzlanilgan chog‘: 30.11.2019.

14, Maxmyn ub6H Bamm. Mope TaifH OTHOCHTENBHO J00JecTeld OIaropomHBIX
(Teorpadwmst). Been., nep. u npum., ykas. b.A.Axmenoa. — Tamikent, 1977.

15. Mirziyoyev Sh. Markaziy Osiyo yangi davr ostonasida // O‘zbekiston Respublikasi
Prezidentining rasmiy veb-sayti. https://president.uz/oz/lists/view/8653. Yuzlanilgan chog:
14.11.2025.

16. an-Hapmaxu, AOGy bakp Myxamman nbn Jxa‘dap. Ta’pux-u Byxapa. Hcropus
byxaprel. IlepeBom, kommentapuu u mpumedanus LI.C. Kamomummuna. Apxeonoro-
tonorpadudeckuii kommenTapuii E.I'. Hekpacooii. Tamkent: SMIA-SIA, 2011.

17. Hapmaxwuii, A6y bakp Myxamman u6n Xawvdap Byxopo Tapuxu. Tapkumon A.
Pacynes. — Tomikent: ®@an, 1966.

18. Tepenoxxkma A.M. K wucropuko-apxeomorndeckoMy wm3ydeHnto KazaxcraHa wu
Kupruszuu // BAW. — 1938. — Nel. — C. 204-215.

19. IllamexeHoB Y.X. Akto0e — cpeqHEBEKOBBIN MaMsATHUK // VcTopus MaTepuambHOM
KynbTypbl Kazaxcrana. — Anma-Ara, 1980.

20. Biran M. Qarakhanid Studies: A View from the Qara Khitay Edge // Cahiers d’Asia
Centrale. — 2001. — Ne9. — P. 77-89.

21. Bosworth C.E. The Turks in the Early Islamic World. — Burlington, VT: Ashgate,
2007.

22. Duturaeva D. Between the Silk and Fur Roads: The Qarakhanid Diplomacy and
Trade 2016 // Orientierungen: Zeitschrift zur Kultur Asiens. —2016. — Ne 28. — P. 173-212.

23. History of civilizations of Central Asia. — Vol. 4: The Age of achievement, A.D. 750
to the end of the fifteenth century; Pt. Il: the achievements. Eds. C.E. Bosworth, M.S.
Asimov. — UNESCO Publishing, 2000.

24. Hudud al-‘Alam. The regions of the world. Translated by R.V. Minorsky. London,
1970.

25. Hunkan S. Tiirk Hakanlig1 (Karahanlilar). — istanbul, 2007.

26. Mahmud al-Kasyari. Compendium of The Turkic Dialects (Diwan Luyat at-Turk) /
Edited and translated with introduction and indices by R. Dankoff in collaboration with J.
Kelly. Part I. — Harvard University, 1982.

27. Kasgarli Mahmud. Divénii Lugati't-Tiirk. Hazirlayanlar: Ahmet B. Ercilasun Ziyat
Akkoyunlu. — Ankara: TDK, 2014. —S. 206.

28. Tosheva D.Sh. Making the Islamic Fagade: Transformation in the Funerary
Structures of Central Asia in the Tenth and Eleventh Centuries. A thesis submitted for the
degree of Doctor of Philosophy at The University of Queensland in 2021 School of
Architecture. — Brisbane, 2022.

_ e 1A = e


http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
http://uza.uz/oz/politics/markaziyafaf-osiye-davlat-ra-barlarining-birinchi-masla-at-uchra-15-03-2018
https://president.uz/oz/lists/view/8653

TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

O == o
“DEVONU LUG‘OTIT TURK” MARKAZIY OSIYODAGI TURKIY
QABILALAR ETNOGEOGRAFIYASINI O‘RGANISHDA MUHIM

MANBA

BEXZODJON ZOKIROV
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti
“Markaziy Osiyo xalqlari tarixi” kafedrasi dotsenti v.b.,
tarix fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD)

Annotatsiya: Ushbu maqolada Mahmud Koshg ‘ariyning X| asrda yaratilgan
“Devonu lug ‘otit turk” asarining Markaziy Osiyodagi turkiy qabilalar etnogeografiyasini
o ‘rganishda manba sifatidagi roli tahlil gilindi. Asarda qarluq, yag‘mo, chigil, argu,
to ‘xsi va xalach qabilalarining hududiy joylashuvi, ijtimoiy-siyosiy uyushmasi, igtisodiy
faoliyati va madaniy integratsiyasi ko ‘rib chiqildi. Qabilalarning til va lahjalaridagi
farqlar Mahmud Koshg ‘ariy tomonidan aniglangan bo ‘lib, umumturkiy dialekt bilan
ularning uyg ‘unligi tahlil qilindi. Shu bilan birga, qabilalarning Qoraxoniylar davlati
tarkibidagi siyosiy ittifoqlari, ko ‘chmanchi va o ‘troq aholi o'rtasidagi integratsiya
Jjarayonlari hamda etnik aralashuv masalalari ko ‘rib chigiladi. Asar qabilalarning davriy
joylashuvi, o ‘zaro siyosiy va madaniy alogalari, shuningdek, ularning umumturkiy til va
etnik identifikatsiyadagi roli nugtai nazaridan tahlil gilindi. Qoraxoniylar davlati
shakllanishi va mustahkam davlat tuzilmasiga aylanishi jarayonida gabilalarning ittifoqi,
siyosiy barqgarorlik va igtisodiy qudratga qo ‘shgan hissasi muhim omil sifatida ko ‘rib
chiqildi. Shu nuqtai nazardan, “Devonu lug ‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy xalglar
etnogeografiyasini, til tarixi va madaniy integratsiya jarayonlarini ilmiy asosda tahlil
gilish imkonini beruvchi noyob manba sifatida baholanishi lozim.

Kalit so‘zlar: Mahmud Koshg ‘ariy, Devonu lug‘otit turk, Qoraxoniylar, turkiy
gabilalar, etnogeografiya, garlug, chigil, yag ‘mo, arg ‘u, to ‘xsi.

Annomauun: B daunnou cmamve ananuzupyemcs poiv mpyoa Maxmyoa Kaweapu
«Hdueany nyeamum-miopk» XI eexa Kkax ucmoyHuxa OAs u3y4eHus dmuoceocpaduu
muwopkckux  niemén  Llenmpanvuoti  Aszuu. Paccmampugaromes  meppumopuanvhoe
pasmeujerue, COYUAIbHO-NOIUMUYEcKUe 00beOUHe s, IKOHOMUYECKAS 0esMeTbHOCb U
KYIbMYPHAsL UHMe2payust NIeMEH KapayK, 1Mo, Yueuib, apeym, myxcu u xanad. Paznuuus
6 sA3blKe U Oualekmax >mux nieméH, 3agurxcuposannvie Maxmyoom Kaweapu,
AHATUBUPYIOMCSL ¢ MOYKU 3PEeHUss UX COOMHOWEHUS C 0OWemIOPKCKUM OUALeKMOM.
Kpome moco, uccredyiomes nonumuueckue corosvl niemén 6 cocmage 20Cyoapcmed
Kapaxanuooe, npoyeccvl unmezpayuu Kowe6o2o U 0Ce0l020 HACeleHus, a MmaKoice
B0NPOCHL  IMHUYECKO20 cMeulenusi. B cmamve paccmampueaiomcsi nepuoduueckoe
pasmewjerue nieméH, ux 63auMHble NOIUMUYECKUE U KYIbMYPHble CE53U, 4 MAKNCE UX
poib 6 ¢hopmupoganuu 0OUWEMIOPKCKO20 A3bIKA U IMHUHECKOU udeHmuuynocmu. B
npoyecce cmanosienus Kapaxanuockozo cocyoapcmea ob6veounenue niemén, ux enusiHue
HA ROMUMUYECKYI0 CMAOUILHOCHb U IKOHOMUYECKVIO MOUb PACCMAMPUBAIOMCI KAK
kmouegvle paxmopol. Taxum obpazom, «/[usany iyeamum-miopky ciedyem OYeHU8amb
KAK VHUKATbHBIL UCMOYHUK, NO3GOISIOWUL HAYYHO AHATUZUPOBAMb IMHO2E02PaAPUIO,
ucmopuio  A3bIKA U NPoOYecchl  KYIbMYPHOU UHMe2payuu MIOPKCKUX — HApoOos
Lenmpanvuou Azuu.

_ e 143 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

O~ <P — O

Kntouesvie cnosa: Maxmyo Kaweapu, [Hueany nyeamum-miopx, Kapaxanuowr,
MIOPKCKUE NAeMEHA, IMHo2e02padus, KapayK, Yueuib, 5eMo, apey, myxcu.

Abstract: This article analyzes the role of Mahmud al-Kashgari’s XI-century work
“Diwan Lughat al-Turk” as a source for studying the ethnogeography of Turkic tribes in
Central Asia. The territorial distribution, socio-political organization, economic
activities, and cultural integration of the Karluk, Yagmo, Chigil, Argii, Tuxsi, and Khalaj
tribes are examined. Differences in language and dialects among these tribes, recorded
by Mahmud al-Kashgari, are analyzed in relation to the common Turkic dialect.
Furthermore, the political alliances of the tribes within the Kara-Khanid state, processes
of integration between nomadic and sedentary populations, and issues of ethnic
intermixing are considered. The study also explores the periodic settlement patterns of
the tribes, their mutual political and cultural interactions, and their role in shaping a
common Turkic language and ethnic identity. During the formation of the Kara-Khanid
state, tribal alliances and their contributions to political stability and economic power
are identified as significant factors. Accordingly, “Diwan Lughat al-Turk” should be
regarded as a unique source enabling scholarly analysis of the ethnogeography,
linguistic history, and cultural integration processes of Turkic peoples in Central Asia.

Keywords: Mahmud al-Kashgari, Diwan Lughat al-Turk, Kara-Khanids, Turkic
tribes, ethnogeography, karluk, chigil, yagmo, argii, tukhsi

Kirish. Markaziy Osiyo xalglarining o‘rta asrlar tarixi va etnografiyasini
o‘rganishda yozma manbalar ichida Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit
turk” asari alohida o‘rin tutadi. XI asrda yaratilgan ushbu nodir asar nafagat
tilshunoslikka oid lug‘at sifatida, balki o‘z davrining etnografik, geografik va
tarixiy-ensiklopedik manbasi sifatida ham beqiyos ahamiyat kasb etadi.

Ma’lumki, Mahmud Koshg‘ariy asarni yozishda Yettisuvdan Enasoygacha,
sharqda Xitoy devorigacha, g‘arbda esa Orol dengizi va Ural tog‘ oldi
hududlarigacha bo‘lgan keng makonda istiqgomat qilgan ko‘chmanchi va yarim
ko‘chmanchi turkiy qabilalar, shuningdek, ayrim shahar aholisining materiallariga
tayangan. Bu holat asarning geografik qamrovi va undagi ma’lumotlarning
ishonchliligini yanada oshiradi.

“Devonu lug‘otit turk” Markaziy Osiyodagi turkiy xalglarning etnogeog-
rafiyasini o‘rganishda ham muhim manbalardan biri hisoblanadi. Asarda muallif
turkiy etnografik guruhlar - xususan, garluq, yag‘mo, chigil, o‘g‘uz Kabi
gabilalarning hududiy joylashuvi, o‘zaro yaqinligi hamda ayrim farqlari hagida
muhim izohlar keltiradi. Ushbu ma’lumotlar o‘rta asrlarda Markaziy Osiyoda
shakllangan etnik jarayonlarni, gabilalararo alogalar va ularning siyosiy-hududiy
uyushmalarini tadqiq etishda muhim ilmiy asos bo‘lib xizmat giladi.

Mahmud Koshgariy yashagan davrda Qoraxoniylar davlatining hududi
Yettisuv, Isfijob viloyati, Shosh vohasi, Sharqiy Turkistonning g‘arbiy qismi
hamda Farg‘ona vodiysini o‘z ichiga olgan bo‘lib, ushbu makonlar qadimdan
turkiy gabilalarning yashash va ko‘chib yuradigan yaylovlari hududlari
hisoblangan. VI-VIII asrlarda ushbu hududlarda dulu, nushibi, az, uz kabi turkiy
qabilalar istiqomat qilgan. Keyingi davrlarda, ya'ni VIII-X asrlarga kelib, ushbu



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - — -zt =
makonda o‘g‘uz, qarluq, chigil, xalach va yag‘mo qabilalari yetakchi o‘rin tutgan.
X-XI asrlarda esa gipchoq gabilalarining kirib kelishi mintaga etnik-geografik
manzarasini yanada murakkablashtirgan. Ushbu holat Qoraxoniylar davlati
hududida turkiy gabilalarning etnik manzarasini yanada rang-barang va ko‘p
qatlamli bo‘lishiga sabab bo‘ladi.
MAQSAD VA VAZIFA

Ushbu maqolaning asosiy magsadi Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit
turk” asari asosida XI asr Markaziy Osiyosida yashagan turkiy qabilalarning
etnogeografik manzarasini ilmiy jihatdan tahlil gilish hamda Qoraxoniylar davlati
tarkibida mavjud bo‘lgan qabilalarning siyosiy, ijtimoiy-igtisodiy va madaniy
hayotdagi o‘rmi hamda ahamiyatini aniglashdan iboratdir. Mazkur magsad
doirasida asarda gayd etilgan turkiy gabilalarning hududiy joylashuvi tizimli
ravishda o‘rganilib, ularning tarixiy ko‘chib yurish yo‘nalishlari va joylashuv
xususiyatlari aniglanadi. Shuningdek, Qoraxoniylar davlati siyosiy tuzilmasida
gabilalarning tutgan o‘rni, ularning ijtimoiy-siyosiy faoliyati, o‘zaro aloqalari va
ittifog munosabatlari tahlil etiladi. Shu bilan birga, gabilalarning iqtisodiy
faoliyati, turmush tarzi va til xususiyatlari etnogeografik kontekstda yoritilib,
turkiy gabilalar o‘rtasidagi etnik-madaniy munosabatlar orgali Markaziy Osiyoda
umumiy etnogeografik makonning shakllanish jarayoni ilmiy asosda tadgiq
etiladi.

TADQIQOT USULLARI

Ushbu maqolada tarix, manbashunoslik, etnografiya, geografiya, tilshunoslik
sohalari o‘zida mujassamlashtirgan holda fanlararo yondashuv nazariyasidan
foydalanildi. Tadgigot jarayonida manbalarni tanqidiy tahlil gilish - “Devonu
lug‘otit turk” asari va boshqa XI asr manbalari orqali turkiy gabilalarning
hududiy, siyosiy va madaniy holatini aniglandi; etnogeografik tagqoslash -
gabilalarning hududiy joylashuvi va ularning qo‘shni qabilalar bilan aloqalari
o‘rganilib, XI asr Markaziy Osiyodagi etnik manzara gayd etildi; tarixiy-siyosiy
tahlil - Qoraxoniylar davlati tarkibidagi gabilalarning siyosiy uyushmasi va ittifoq
tuzilmasi, shuningdek, davlat boshqgaruvi va ijtimoiy-iqtisodiy barqgarorlikdagi roli
tadqiq etildi; strukturaviy-kontekstual tahlil - qabilalarning tarixiy o‘zgarishlari,
hududiy ko‘chib yurishlari va etnik identifikatsiyalari XI asr kontekstida
baholandi; kabi usullardan foydalanildi.

Ushbu usullar va fanlararo yondashuv orgali magolaning Markaziy Osiyodagi
turkiy qabilalar etnogeografiyasini o‘rganishdagi ilmiy asos yaratilib,
Qoraxoniylar davlati tarkibidagi etnik siyosat va ijtimoiy-igtisodiy jarayonlarni
yaxlit tahlil gilish harakat gilindi.

NATIJALAR VA MULOHAZA

“Devonu lug‘otit turk” asari o‘z davri aholi tarkibi hagida ma’lumotlar beradi,
unda chigil, garlug, tuxsi, yag‘mo, qipchoq, qirg‘iz, arg‘u, jumul, uyg‘ur, tanut,
o‘g‘uz, xo‘tanliklar kabi ayrim etnik birliklar va ularning yashash hududlari
tasvirlangan. Biroq Mahmud Koshg‘ariy bu aholini aynan Qoraxoniylar davlati

_ e 145 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)
tarkibiga mansub deb to‘g‘ridan-to‘g‘ri ko‘rsatmagan'. Bu bog‘liglik masalasi
“Devon”da tilga olingan etnik nomlarni boshqa manbalardagi geografik
ma’lumotlar bilan solishtirish orgali oydinlashadi.

Qoraxoniylar davlatining etnik-siyosiy asosi turkiy gabilalarning ittifogiga
tayanib qurilgan bo‘lib, bu davlatchilik an’analari ushbu gabilalar uchun yangi
emasligini ko‘rsatadi. Aksincha, Qoraxoniylar davlati ilgari turkiy davlat
tuzilmalarining merosxo‘ri sifatida davlat boshqaruvi, hududiy tashkilot va etnik
munosabatlar sohasidagi boy tajribalarni tadrijiy rivojlantirgan.

XI asr Markaziy Osiyo etnogeografiyasi hagida mulohaza bildirar ekanmiz,
ushbu davrda mintagada muhim o‘rin tutgan garluq gabilalari ittifogini alohida
gayd etish lozim. Sababi, ushbu davrlarga gadar garluglar nafagat Sirdaryo va
Amudaryo oralig‘ida, balki mintaganing shimol va shimoliy-sharqgiy hududlarida
ko‘chib, boshqa elatlarning tarkibiga kirgan. Xususan, al-Mas’udiy (X asr oxiri—
X asr o‘rtalari) Orol dengizi yaqinidagi cho‘llarda yashovchi o ‘g ‘uzlar bilan bir
gatorda garluglarni ham tilga oladi?. Mahmud Koshg‘ariy garluglar hagida “Ular
turklarning bir turi bo ‘lib, lardan boshqadir” deya ma’lumot beradi®.

Shuningdek, garluglar hagida X asrda yaratilgan yozma manbalar ham muhim
etnogeografik ma’lumotlarni o‘zida mujassam etgan. Jumladan, “Hudud al-olam”
asarida garluglar egallab turgan hudud sharqda Tibet, g‘arbda g ‘uzlar, shimolda
chigil va to‘g‘uz-o‘g‘uz qabilalari, janubda esa Movarounnahr o‘lkalari bilan
chegaralangani qayd etiladi®.

K.Sh.Shoniyozov qarluglarni ularning joylashuv makoniga qarab to‘rt asosiy
guruhga ajratadi. Birinchi guruh Ili daryosining shimolida joylashgan etnik
jamoani tashkil etgan. Ikkinchi guruh Hangay tog‘lari etaklari va Tannu-Ola
mintagalarida istiqgomat gilgan. Uchinchi guruh Sharqgiy Turkistonning g‘arbiy
hududlarida shakllangan bo‘lsa, to‘rtinchi guruh Toxariston va Hindistonning
shimoliy o‘lkalarida vujudga kelgan etnik jamoalardan iborat edi®. Ushbu
ma’lumotlar garluglarining keng hududiy targalishini va ularning etnogeografik
jihatdan turli muhitlarga moslashganligini ishora giladi.

Shu bilan birga, “Devon”da keltirilgan ma’lumotlar garluglarni mustagqil
yetakchi qabila sifatida emas, balki ayrim hollarda boshga gabilalarga tobe
bo‘lgan, turkmanlar tarkibiga kiruvchi etnik guruh sifatida tasvirlaydi. Xususan,
Mahmud Koshg‘ariy: “Qarlug turkmanlarining bir guruhi. Ular ko ‘chmanchi

! Qo‘ldashev S. “O‘zbek davlatchiligi tarixi: “Devoni lug‘otit turk” davlat boshgaruvi bo‘yicha
muhim manba. —Diss. tar. fan bo‘yicha falsafa doktori. —Toshkent, 2025. —B. 53.

2 {[lounésor K. V30ek XaIKMHUHT MIAKITAHHII skapaéuu. —Tomkent: [lapxk, 2001. —b. 266.

3 Maxmyn Kourapuit. JleBony nyrotut Typk. I ToM. — Tomkent: Y3CCP ®aunap akazemuscu
Hampuéry, 1960. —b. 498.

4 Maxmynos B.X. Kopaxonuiinap AaBnaTduiuK TH3MMUHHHT XycycusTinapu. —Jlucc. Tap. QaH.
HoM3o1u. —Tomkent, 2010. —b. 49.

5 [llonnésor K. Y36ek XaIKMHUHT IAKITAHHII kapaénu... —b. 340.

_ e 146 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

bo‘lib, o°‘g‘uzlardan boshqa, ular ham turkmandir” deb ta’kidlaydil. Ushbu
ma’lumotlar qgarlug gabilasining Qoraxoniylar davlati doirasidagi o‘rni va
maqomi vaqt o‘tishi bilan o‘zgarib borgani, ularning etnogeografik va etno-
ijtimoiy holati dinamik xarakterga ega bo‘lganini ko‘rsatadi.

XI asrga kelib, ya’ni Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarini
yozgan davrda, garlug gabilasining turkiy gabilalar ittifogi doirasidagi yetakchi
mavgei ma’lum darajada susaygan bo‘lishi ehtimoldan holi emas. Birog Mahmud
Koshg‘ariy tomonidan garluglarni turkmanlarning bir toifasi sifatida qayd etilishi
ilmiy jihatdan muayyan baxsli masalalarni keltirib chigaradi. Ehtimol, muallif bu
bilan butun qarlug etnosi emas, balki turkmanlar tarkibida yashagan garluq
qabilasiga mansub ayrim guruhlarni nazarda tutgan bo‘lishi mumkin. Ushbu holat
garluglarning etnik magomi va ijtimoiy-siyosiy o‘rni XI asrga kelib bir xil emas,
balki hududiy va siyosiy sharoitga bog‘liq holda farqlangan bo‘lishi mumkinligi
hagidagi mulohazalarni keltirib chigaradi?.

Qoraxoniylar davlati etnik tarkibida garluglar bilan bir gatorda chigil va
xalach gabilalari ham muhim o‘rin tutadi. Chigil gabilasi IX—XI asrlarda Issigko‘l
atrofida yashagan. “Hudud al-olam”da yozilishicha, chigillar garluglarning
shimolida va Issigko‘lning janubida yashagan. “Devonu lug‘otit turk” asarida
gayd etilishicha, “chigil — Barsixon janubidagi Qiyas shaharchasi, Taroz
yaginidagi chigil shaharchasi va Qo‘shg‘ar yaginidagi bir gancha gishloglarda
yashagan uch elatning nomidir”®. Barsixon shahri “Hudud al-olam”da gayd
etilishicha, Issigko‘lning janubida joylashgan bo‘lsa, Qiyas Issigko‘Ining janubiy-
shargidagi shaharlardan biri edi. Shuningdek, Mahmud Koshg‘ariy Qiyasni tuxsi
va chigil shaharlaridan biri deb ta’riflaydi*. Ushbu ma’lumotlar chigillarning
Qoraxoniylar davlati hududida keng geografik makonda joylashganligini
ko‘rsatadi.

Chigillarning asosiy mashg‘uloti chorvachilik bo‘lib, ularning iqtisodiy hayoti
qgoramol, qo‘y-echki va ot-yilgi bogishga tayangan. Shu sababli ularning Kkatta
qismi ko‘chmanchi chorvador sifatida o‘tovlar va kapalarda yashagan. Biroq
shahar va qgishloglarda istigomat gilgan chigil guruhlari orasida dehgonchilik va
hunarmandchilik bilan shug‘ullangan yarim o‘troq aholi ham mavjud edi. Chigil
qabilasi Qoraxoniylar davlati siyosiy, iqtisodiy va harbiy hayotida muhim o‘rin
tutgan. Ular totemi hisoblangan “arslon” atamasining xoqonlar unvonlarida
qo‘llanilishi ham bu qabilaning nufuzidan dalolat beradi. Shu bilan birga,

! Maxmyn Kourrapuii. JleBony styrotut Typk. I Tom... —B. 439.

2 Maxmynoe B.X. KopaxoHwuiinap JaBnaTuMiMK TH3MMUHHMHT Xycycustiapu. —J{ucc. Tap. ®an.
Homzomn. —Tomkent, 2010. —b. 47.

3 [lonnésor K. V30ek XaIKMHUHT MIAKITAHHII kapaénu... —b. 343.

4 Maxmyn Komrapuii. IeBony myrorut typk. III Tom. — Tomkent: Y3CCP ®aunnap akajaeMuscu
nHampuéry, 1963. ——b. 187.

_ e 14 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =
chigillardan tashkil topgan maxsus harbiy bo‘linmalar xogonlarning harbiy
yurishlarida faol ishtirok etgan®.

Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida gayd etilgan yana bir
etnonim xalaj bo‘lib, ular Talas vodiysida (uning yuqori gismida) joylashgan.
Xalajlarning qishki joylari esa Taroz shahrining shargida edi. E’tiborlisi, Yettisuvda
xalajlar son jihatidan wuncha ko‘p bo‘lmagan. Mahmud Koshgariyning
ma’lumotlarida Yettisuvda xalajlarning fagat ikki guruhi joylashgan?. Ular ham
chigillar kabi Qoraxoniylar davlati siyosiy hayotida faol ishtirok etgan va ushbu
davlatning etnik-siyosiy poydevorini shakllantirishda muayyan o‘rin tutgan. Keyingi
davrlarda xalajlarning bir gismi Movarounnahrning markaziy viloyatlariga Kirib
kelib, mahalliy o‘troq aholi bilan aralashgan holda tadrijiy ravishda o‘troglashib
borgan.

“Devon”da qayd etilgan yana bir etnik birlik nomi tuxsi bo‘lib, ular turkiy
gabilalardan biri sifatida asosan Issigko‘lning janubiy qismida, Qiyas shahri atrofida
istiqgomat qilgan. Mahmud Koshg‘ariy tuxsilarni yag ‘mo va chigil gabilalari bilan
yaqin aloqada, o‘zaro aralash holda yashaganini ta’kidlaydi®. U til xususiyatlarini
izohlar ekan, tuxsi, chigil va yag‘mo qabilalarining til jihatdan deyarli farg
gilmasligini gayd etadi.

“Devonu lug‘otit turk™ asarida ushbu gabilalarning xo‘jalik faoliyati va turmush
tarzi o‘rtasida ham yaqinlik mavjudligi hagida ma’lumotlar berilgan. Jumladan,
Mahmud Koshg‘ariy “bista” atamasini izohlar ekan, uning savdo-sotiq bilan bog‘liq
Xizmat turini ifoda etishini gayd etib, bu kabi xo‘jalik amaliyotini tuxsi, chigil va
yag ‘mo qabilalari orasida shaxsan kuzatganini ta’kidlaydi*. Ushbu ma’lumotlar
tuxsilarining nafagat til, balki igtisodiy faoliyat jihatidan ham qo‘shni qabilalar bilan
umumiylikka ega bo‘lganligini ko‘rsatadi.

Umuman olganda, asarda tuxsi gabilasining chigil va yag‘mo qabilalari bilan
yondosh hududda yashagani, ularning tili, fe’l-atvori va turmush tarzi yaqin ekanligi
ta’kidlanadi. Shu bilan birga, Mahmud Koshg*ariy tuxsilarni yirik gabilalarga yaqin,
ammo son jihatdan nisbatan kichik etnik guruh sifatida tavsiflaydi.

Yag‘molarning salmoqli qismi (IX asr oxiri — X asr boshlarida) bir necha
guruhlarga bo‘linib, Qashgar, Tangritog* tog‘larining sharqiy va janubi-shargiy yon
bag‘irlarida, Norin daryosining yuqori oqimiga kelib o‘rnashadilar. Bularning kichik
bir guruhi Turfan havzasida ham yashagan. Yag‘molarning asosiy mashg uloti
chorvachilik bo‘lib, ularning ot va yilqilari ko‘p bo‘lgan. Shu o‘rinda, Yag‘molarning
Farg‘onaning shimoliy mintagalari va unga tutash hududlarda bu yerda yashovchi
qgabilalar bilan doimiy madaniy aloqalari bo‘lgan. Mahmud Koshg‘ariy qayd

! Maxmymnoe B.X. Kopaxonwuiinap JaBiaTuMiIiMK TH3MMUHMHT Xycycusmiapu. —J{ucc. Tap. ®an.
Homzoan. —Tomkent, 2010. —b. 51.

2 Maxmyn Kourrapuii. JleBony siyFoTut TypK. I TOM... —B. 422.

3 Maxmyn Kourrapuii. JleBony styrotut Typk. [ Tom... —B. 93.

4 Maxmyn Komwrapuii. Jlesony nyrotut Typk. I Tom... —B. 52.

_ e 148 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = = e Ozt =

etishicha, “tillarning yengili o‘g‘uzcha®, eng to‘grisi, yaxshisi — yag‘mo, tuxsi
qabilalarining tili...” deb yozgan edi. Shu bilan birga, u yag ‘mo tilining Sirdaryo
sohillarida va Ili-Chu oralig‘ida yashovchi arg ‘u gabilasi tiliga yaginligini aniq gayd
etgan 2. Ushbu ma’lumotlar yag‘molarning Qoraxoniylar davlati etnik-madaniy
tarkibida muhim o‘rin tutganini va ularning qo‘shni turkiy qabilalar bilan til va
madaniyat jihatidan yaqin ekanligini ko‘rsatadi.

Qoraxoniylar davlati tarkibidagi yirik turkiy gabilalardan yana biri arg‘ulardir.
Arg‘ular gqadimiy turkiy gabilalar gatoriga kirib, tadgigotchi N.A.Aristov arg‘u va
basmil gabilalarini bir gabilaning ikki xil nomlanishi sifatida talgin giladi. Bu
so‘zlarning ma’nosi “aralash”, “qo ‘shilgan”, ya’ni bir qancha urug‘lardan tashkil
topgan deganidir®. Biroq Mahmud Koshg‘ariy “Devonu lug‘otit turk” asarida arg ‘u
va basmil gabilalarini alohida-alohida tilga olib, ularga mustaqil tarzda ta’rif beradi®.
Bu esa ushbu qabilalarning etnik jihatdan yaqin bo‘lishi mumkinligini istisno
etmagan holda, ularni bir xil gabila sifatida to‘liq aynilashga ehtiyotkorlik bilan
yondashish zarurligini ko‘rsatadi.

Turkiy gabilalarning etnogeografik tarixi tahlil etilganda, har bir qabilaning o°ziga
X0s ijtimoiy-siyosiy va ethomadaniy jarayonlarni boshdan kechirganligi anig bo‘ladi.
Ayrim yirik gabilalarning o‘zaro birlashib davlat tashkil etishi natijasida qo‘shni va
nisbatan kichik gabilalar ular tarkibiga singib ketgan, ba’zida esa hatto o‘z etnik
nomini ham o‘zgartirgan holatlar kuzatiladi. Shuningdek, tarixiy jarayonlarda yagona
bir gabilaning ijtimoiy-siyosiy beqarorlik yoki hududiy o‘zgarishlar ta’sirida bir
necha guruhlarga bo‘linib, turli hududlarga tarqalishi ham tabiiy hol sifatida namoyon
bo‘lgan®. Bu kabi jarayonlar etnik guruhlarmning nomlanishi va identifikatsiyasida
o‘zgarishlar yuzaga kelishiga sabab bo‘lgan.

Shu nugtai nazardan garalganda, turkiy gabilalar va etnik guruhlarning kelib
chiqishi tarixini o‘rganish dolzarb ilmiy masalalardan biri bo‘lib, ayrim qabilalar
haqgidagi ma’lumotlar hozirga gadar juda cheklangan holda saglanib golgan. Ana shu
holatni inobatga olgan holda aytish mumkinki, arg‘u va basmil gabilalarining bir
etnik negizga ega bo‘lib, bir qabilaning ikki xil nom bilan atalib kelinishi ehtimoldan
xoli emas®. Bu ehtimol etnogeografik harakat, siyosiy tobelik va manbalardagi
terminologik tafovutlar bilan izohlanishi mumkin.

Mahmud Koshg‘ariy ma’lumotlariga ko‘ra, argu Qgabilasi asosan Isfijob va
Bolasag‘un shaharlarining o‘rtasidagi shaharlarda va qishloglarda istigomat gilgan
hamda ushbu hududlarda katta siyosiy-ijtimoiy nufuzga ega bo‘lgan. “Devonu

! [Tlonnésos K. Y36ek XanKMHUHT MAKIUTAHAII XKapasHi... —b. 268.

2 Maxmyn Kowrrapuii. JIeoHy syFoTut TypK. I Tom... —B. 66.

3 [lonnésor K. Y36ek XaIKMHUHT MAKITAHHII xapaéuu... —b. 354.

4 Maxmyn Komrapuii. Jlesoru nyrorut Typk. Unnexc-nyrar. —b. 391-392.

> Maxmymnoe B.X. KopaxoHuiinap NaBiaTuMiIMK TH3UMHUHHHT Xycycusiapu. —J{ucc. Tap. ®an.
Howmsomu. —Tomxkent, 2010. —b. 53.

® Maxmymoe B.X. KopaxoHuiinap 1aBiaTuwiMK TH3HMHHHHT Xycycustiaapu. —Jlucc. Tap. dan.
Howmsomu. —Tomxkent, 2010. —b. 54.

_ e 149 = e



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

lugotit turk”da keltirilgan ma’lumotlar arg‘ularning hozirgi Chimkentdan
To‘qgmoqqa qadar bo‘lgan hududlarda, shuningdek, butun Farg‘ona vodiysida
tarqalgan holda yashaganini ko‘rsatadi. X asr oxiri - XI asr boshlarida Yettisuvda
joylashgan arg‘ularning salmogli gismi Toshkent vohasi va Farg‘ona vodiysiga kelib
yashaydilar. Arg‘ular nafagat demografik jihatdan, balki davlat boshgaruvida ham
faol ishtirok etgan etnik guruh sifatida namoyon bo‘lgan. Biroq XI asrga kelib, arg ‘u
gabilasi o°‘zining ilgari siyosiy va ijtimoiy mavgeini ma’lum darajada yo‘qotgan.
Shunga garamay, ular yugorida gayd etilgan hududlarda yashashda davom etgan.

Mahmud Koshg‘ariy asarida nafagat Markaziy Osiyodagi turkiy qabilalar, balki
ularga qo‘shni bo‘lgan forsiyzabon etnoslarning ham hududiy joylashuvi gayd
etilgan. Xususan, muallif asarida turkiylar bilan yonma-yon yashagan gabila sifatida
sug ‘dliklar tilga olinadi. U yozishicha, turklar va sug ‘dliklar bir-birining tilini bilgan.
Aynigsa, Yettisuvda yashovchi sug ‘dak, kanjak va arg ‘ular har ikki til — sug‘d va
turkiy tilida barobar gaplashganlar®. Ikki tilni — sug ‘d va turkiy, keyinchalik tojik tilida
so‘zlovchi aholi Movarounnahrning shahar va gishloglarida ham oz bo‘lmagan.

Arab va forsiy tilli manbalarda gayd etilishicha, turkiy xalglar gaysi hududda
yashamasin, sug ‘diylar ham o‘sha yerda yashab kelganlar. Shu sababli Mahmud
Koshg‘ariy (XI asr) o‘z davrida keng tarqalgan quyidagi xalq maqolini keltiradi:
“Totsiz (sug ‘dsiz) turk bo ‘Imas, boshsiz bo ‘rk bo ‘Imas™?. Boshgacha gilib aytganda,
bosh qalpogsiz bo‘lmagandek, turk ham sug‘dsiz bo‘lmagan, deya turk-sug‘d
munosabatlari simbiozi uzoq tarixiy jarayonlar borib tagalishiga ishora giladi.

O‘z navbatida, turkiy aholi bilan shaharlarda va gishloglarda birga yashagan
sug“diylar (sug‘daklar) sug‘d va turk tillarini baravar bilganlar. Mahmud Koshg‘ariy
yozishicha: “Bolasag ‘unliklar sug‘dcha va turkcha so zlashadilar. Taroz va
Madantulbayza shaharlarining xalgi ham sug ‘dcha, ham turkcha gaplashadilar.
Bu ma’lumotlar turkiy va sug‘diylar o‘rtasida ikki tilli mulogotning keng targalganini
hamda ularning madaniy hamjamiyatda faol ishtirok etganini ko‘rsatadi.

“Devonu lug‘otit turk” turkiy gabilalar tili va lahjalarining hududiy targalishini,
umumturkiy dialektning shakllanishini, shuningdek, madaniy hamkorlik va ijtimoiy
integratsiya jarayonlarini yoritadi. Bu ma’lumotlar Markaziy Osiyoda etnolingvistika,
tarixiy va etnografik tadqgiqotlar uchun asosiy manba vazifasini o‘taydi. Shuningdek,
ushbu davrda mintaqada to‘liq identiklikka ega yagona turkiy etnos bo‘lmagan kabi,
mukammal shakllangan umumiy turkiy til ham mavjud bo‘lmaganligiga ishora
gilinadi. Bu holat, avvalo, ushbu davrda turkiy aholi o‘rtasida gabilaviy va
hududiy lahjalar kuchli saglanib golganligi bilan izohlanadi.

Mahmud Koshgariyning diqqat e’tibori asosan ko‘chmanchi va yarim
ko‘chmanchi turkiy gabilalar tiliga qaratilgan bo‘lib, Farg‘ona, Toshkent vohasi,
Zarafshon hamda Qashqgadaryo—Surxon vohalarida istiqomat qilgan turg‘un aholi

! Maxmyn Kourrapuii. JleBony nyrotut Typk. I Tom... —B. 65.
2 Illonnésop K. Y36ek XalKHHUHT MIAK/UIAHKI XKapaéHu... —b. 262.
3 llonuésor K. Y30€ek XaIKMHUHT IaK/UIAHUII KapaéHu... —b. 262.

—_——— =~ |50 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

til xususiyatlarini maxsus o‘rganish uning asosiy vazifasiga kirmagan. Biroq u
ushbu hududlarni umumiy holda “Xogoniya o ‘lkasi” deb atab, bu yerda yashovchi
turkiy xalqglarning tilini nisbatan ravon, ochiq va me’yoriy turkcha sifatida
baholaydi. Bu esa Qoraxoniylar hududida umumturkiy til muhitining mavjud
bo‘lganini anglatadi.

Shu bilan birga, Mahmud Koshg‘ariy asarida qabilaviy lahjalar mavjudligi ham
aytib o‘tilgan. U “qay, yobaku, basmil, totor qabilalarining har birining tili o ziga
xosdir, shu bilan birga ular turkchani yaxshi biladilar,” deb ta’kidlaydi'. Bu
ma’lumotdan ko‘rinib turibdiki, mazkur gabilalar turkiyzabon etnoslar bo‘lib, ular
umumturk tilidan tashqari o‘z qabilaviy lahjalariga ham ega bo‘lgan. Demak, XI
asrda til birligi to‘liq bir xil shaklda emas, balki ko‘p gatlamli — umumturk va
mahalliy lahjalar uyg‘unligi asosida garor topgan.

Qarluglar Qoraxoniylar hukmronlik gilgan hududlarda yag ‘mo, arg‘u, tuxsi,
yobaku kabi boshga turkiy gabilalar ham yashagan bo‘lib, ularning lahjalari garlug-
chigil dialektidan ma’lum darajada farq gilgan. Mahmud Koshg‘ariy bu farglarni
gayd etar ekan, shuni ham ko‘rsatadiki, garlug-chigil dialekti ushbu hududda
yetakchi til asos sifatida shakllanib borgan. Ayni shu dialekt keyinchalik umumiy elat
tili funksiyasini bajarib, turli gabilaviy lahjalarni birlashtiruvchi omilga aylangan.

Shuni alohida ta’kidlash lozimki, qabilalar tillaridagi farqlar ularni yagona etnik
birlik — keyinchalik shakllangan ozbek elati tarkibiy gismi sifatida baholashga
to‘sqinlik gilmaydi. Chunki X—XI asrlarda gabilaviy va hududiy lahjalar bilan bir
gatorda, barcha turkiy aholi uchun tushunarli bo‘lgan umumiy dialekt mavjud
bo‘lgan. Bu dialekt aynan garlug-chigil asosida garor topgan edi?.

Uyg‘urlar haqgida so‘z yuritar ekan, Mahmud Koshg‘ariy “ularning tili turkchadir,
lekin o ‘zlari o‘zaro so‘zlasha oladigan yana bir boshga tillari ham bor,” deb
ta’kidlaydi®. Ushbu fikrdan kelib chigib, uyg‘urlar orasida ham umumturk til bilan
birga qabilaviy yoki mahalliy nutq shakllari mavjud bo‘lgan, degan xulosa chigarish
mumkin. Olimning asarida o‘ziga xos etnogeografik yondashuv yaqqol ko‘rinadi.
Uning qayd etishicha, shahar madaniyati va fors-tojik aholisi bilan kam alogada
bo‘lgan, vohalardan tashqarida yashovchi ko‘chmanchi aholi tili nisbatan “eng fo ‘g 7i
va aniq til” hisoblangan. Bu holat tilning geografik muhit, xojalik turi va etnik
alogalarga bog‘liq holda shakllanganini ko‘rsatadi.

Umuman olganda, “Devonu lug‘otit turk” asarida keltirilgan ma’lumotlar XI asr
turkiy jamiyatida til birligi gabilaviy xilma-xillik, hududiy tafovut va umumturkiy
aloga vositasi uyg‘unligi negizida shakllanganini ochib beradi. Asar turkiy
xalglarning etnogeografiyasi va til tarixi o‘rtasidagi uzviy bog‘liglikni yoritib
beruvchi nodir manba sifatida katta ilmiy gimmatga ega.

! Maxmyn Kourrapuii. JleBony siyFotut Typk. I ToMm... —B. 65.
2 [LlornésoB K. Y36ex XanKuHUHT 11

aKJIaHuUI kapaéHu... —b. 319.

8 Maxmyn Kourrapuii. Jlesony siyFotut Typk. I Tom... —B. 65.

—_————————————=— 5] =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta

Qoraxoniylar davlati tarkibidagi gabilalar masalasi jamiyat va davlat tarixi uchun
alohida ahamiyatga ega bo‘lgan muhim omil hisoblanadi. Qabilalarning siyosiy,
ijtimoiy-igtisodiy hayoti, madaniy taraqqiyoti hamda ularning o‘zaro birlashganlik
darajasi mavjud davlatning barqarorligi va rivojini ta’minlab bergan. Shu boisdan,
hozirgi zamon ilmiy tadqiqotlarida turkiy davlatlar tarixini o‘rganish ularning
tarkibidagi har bir gabilaning etnik tarixi va etnogeografik xususiyatlarini tahlil gilish
bilan uzviy bog‘liq holda olib borilishi lozim.

Chunki har bir gabila davlatning siyosiy, ijtimoiy-igtisodiy hayotida ma’lum
darajada o‘z o‘rniga ega bo‘lib, hududiy va etnik uyushma sifatida davlat
tuzilmasining muhim tarkibiy gismi hisoblangan. Shu sababli, davlat tarkibidagi har
bir gabilaning son jihatdan katta yoki kichik bo‘lishidan qat’iy nazar, uning davlat
faoliyatidagi ishtiroki inobatga olinishi zarur.

Bu esa Qoraxoniylar davlati etnik tarkibini o‘rganishda qabilalar masalasiga
siyosiy hokimiyat va etnik makon o‘rtasidagi uzviy bog‘liglik nuqtai nazaridan
yondashish zarurligini yana bir bor tasdiglaydi.

Vaholanki, Qoraxoniylar kabi yirik davlatning vujudga kelishi va rivojida bir yoki
ikki gabilaninggina ishtiroki bo‘lmagan. Dastlab mazkur siyosiy tuzilma gabilalar
ittifoqi shaklida garor topgan bo‘lib, keyinchalik unga yag ‘mo, arg ‘u, tuxsi va boshqga
ko‘plab turkiy qabilalar qo‘shilishi natijasida ittifoqning ham son jihatdan, ham
siyosiy-ijtimoiy nufuzi oshib bordi. Ana shu jarayonlar zamirida Qoraxoniylar davlati
shakllanib, mustahkam davlat tuzilmasiga aylandi. Yugorida gayd etilgan har bir
qgabilaning tarixiy yo‘li ushbu jarayonlarni yaqqol namoyon etadi.

Shu bois, turkiy davlatlarning davlatchilik taraqgiyoti bosgichlari va ularga xos
xususiyatlarni inobatga olgan holda masalaga yondashish yanada ilmiy va xolis
xulosalar chigarish imkonini beradi. Afsuski, ayrim tadgiqotlarda mazkur jihat yetarli
darajada hisobga olinmaganligi sababli davlat tarixi bilan bog‘liq ayrim masalalar
biryoglama talgin etilgan va ma’lum darajada murakkablashib ketgan.

XULOSA

Xulosa qilib aytganda, Qoraxoniylar davlati turkiy qabilalarning o‘zaro siyosiy
ittifogi va uyushmasi asosida tashkil topgan. Uni ma’lum bir gabilaning tarixi
bilan bog‘lab izohlash ilmiy jihatdan to‘g‘ri emas. Albatta, davlat tarkibida ayrim
gabilalarning nufuzi yugori bo‘lgan, biroq davlatning yashovchanligi, siyosiy
bargarorligi va harbiy-igtisodiy qudrati uning tarkibidagi barcha gabilalarning
o‘zaro hamkorligi va manfaatlar uyg‘unligi bilan chambarchas bog‘liq bo‘lgan.

Davlat tarkibidagi qabilalar soni va nufuzining ortishi, shuningdek,
Movarounnahrning o‘troq aholisi bilan etnik-madaniy va iqtisodiy alogalarning
kuchayishi natijasida etnik konsolidatsiya jarayonlari jadallashdi. Bu esa davlat
boshgaruv tizimida ham muhim o‘zgarishlarni taqozo etdi: endilikda boshqaruv
fagat alohida gabilalar manfaatiga emas, balki hududda yashovchi ko‘chmanchi
va o‘troq aholining umumiy manfaatlariga tayana boshladi.

Demak, Qoraxoniylar davlati garlug xogonlari boshchiligida shakllangan ko‘p
qabilali siyosiy uyushma sifatida o‘z taraqqiyoti davomida Sharqgiy Turkiston,

—_——— =~ 15 ==




TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = S$2s = /’Fg)

Yettisuv va Movarounnahr hududlaridagi ko‘chmanchi va o‘troq aholini yagona
siyosiy makon doirasida birlashtirdi. Davlat tarkibidagi ayrim qgabilalar kuchli
etnik-madaniy jarayonlar ta’sirida mahalliy aholiga singib, o‘z etnik nomlarini
yo‘qotgan bo‘lsalar-da, mamlakatning siyosiy, ijtimoiy-igtisodiy va madaniy
rivojida muhim o‘rin tutib, tarixiy jarayonlarda faol ishtirok etdilar.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. Maxmyn Komrapuii. [leBony nmyrotu-1-Typk [Typkuii cy3map neBonu]. Tap:kumoH
Ba Hampra Ttaii€pnoBun K. CommxoB. — Tomkent: Fadyp Fymom nHOMUMmarm
Hampuér-matbaa yitm, 2017. —488 6.

2. Maxmyn Komrapuit. JleBony myrotut Typk. | Tom. — Tomkent: Y3CCP ®annap
akangemusicn HampuéTn, 1960. — 499 6.

3. Maxmyn Komrapuit. [leBony nyrorut typk. |l Tom. — Tomkent: Y3CCP ®annap
akagemusicu HampuéTu, 1961. — 429 6.

4. Maxmyn Kourrapuit. JleBony ayrorut Typk. I Tom. — Toukent: Y3CCP ®annap
akangemusicn HampueTn, 1963. — 464 6.

5. Maxmya Komrrapuii. [leBonu ayrotut Typk. Manekc-nyrar. — 496 0.

6. Maxmynor b.X. Kopaxonuiinap naBiaTywivK TH3UMHHHHT Xycycustiapu. —{ucc.
Tap. ®an. Homzonu. —Tomkent, 2010. —138 6.

7. lllouuéso K. V36ex XanKMHUHT MaKmIaHu skapaéun. —Tomkent: Iapk, 2001, —
b. 464.

8. Mahmud Kasgarinin “Divani ligot-it-tiirk” osorindo etnonimlor, Baki, 2009,
“GARISMA” MMC, 110s.

9. Qo‘ldashev S. “O‘zbek davlatchiligi tarixi: “Devoni lug©otit turk davlat boshgaruvi
bo‘yicha muhim manba. —Diss. tar. fan bo‘yicha falsafa doktori. —Toshkent, 2025. —
177 b.

“DEVONU LUG‘ATI-T-TURK”DAGI AYRIM FRAZEOLOGIK
BIRLIKLARNING KONSEPTUAL TADQIQI

SHAHNOZA TO‘'LAGANOVA

Toshkent davlat shargshunoslik universiteti katta o ‘qituvchisi,
filologiya fanlari bo ‘yicha falsafa doktori (PhD)

Annotatsiya. Magolada gadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik
birliklarning semantik, metaforik va konseptual xususiyatlari tahlil gilingan. Unda ayrim
frazeologik birliklar tarkibidagi ifodalar jismoniy harakatdan ijtimoiy-axlogiy
tushunchaga o ‘tish jarayoni yoritiladi. Tadgiqot gadimgi turkiy tafakkurda jismoniy belgi
(ko ‘z, bosh, ko ‘ngil)lar insonning ichki holati, irodasi va munosabatini ifodalovchi asosiy
konsept sifatida shakllanganini ko ‘rsatadi. Frazeologizmlarda tana holatlari —
bo ‘ysunish, sadoqat, sodiglik, hissiy jo'‘shqinlik, hasad, nafrat kabi ma’nolarning
timsoliga aylangani gayd etiladi. Shuningdek, ushbu metaforik modellar keyingi davr

—_——————— =~ |58 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

= — o 2

adabiyotida, xususan Navoiy ijodida davom etgani, hozirgi o‘zbek tilidagi ko ‘plab
birikmalar bilan semantik jihatdan uzviy bog ‘ligligi ta’kidlanadi. Maqgolada frazeologik
birliklarning diaxron evolyutsiyasi, konseptual asoslari, metaforik gatlamlari izchil
ko ‘rsatilgan.

Kalit so‘zlar: frazeologizm, gadimgi turkiy til, metafora, konsept, semantika, Devonu
lug ‘atit turk, Navoiy.

Ozet. Makalede, eski Tiirk yazitlarinda yer alan deyimlerin (frazeolojik birimlerin)
semantik, metaforik ve kavramsal ozellikleri tahlil edilmistir. Calismada, bazi deyimlerin
yapisindaki ifadelerin fiziksel hareketten toplumsal-ahlaki kavramlara gegis siireci
aciklanir. Aragtirma, eski Tiirk diisiincesinde fiziksel niteliklerin (g6z, bas, goniil) insanin
i¢ hdlini, iradesini ve tutumunu ifade eden temel birer kavram olarak sekillanganunu
gosterir. Deyimlerde beden durumlarmn — itaat, sadakat, vefa, duygusal coskunluk,
kiskanglik, nefret gibi anlamlarin semboliine doniistiigii belirtilir. Ayrica bu metaforik
modellerin sonraki donem edebiyatinda, ozellikle de Nevdyi nin eserlerinde devam ettigi
ve giiniimiiz Ozbekgesindeki bircok birlesik ifade ile semantik agidan siki sekilde
baglantili oldugu vurgulanir. Makalede deyimlerin artzamanli gelisimi, kavramsal
temelleri ve metaforik katmanlari tutarli bigimde ortaya konmustur.

Anahtar kelimeler: deyim, eski Tiirk dili, metafor, kavram, anlambilim, Divinu
Lugdati’t-Tiirk, Nevayi.

Annotation. This article analyzes the semantic, metaphorical, and conceptual
features of phraseological units found in ancient Turkic written monuments. The study
examines the process by which certain phraseological expressions—originally denoting
physical actions—undergo semantic transformation to acquire socio-ethical meanings. It
is demonstrated that in ancient Turkic worldview, physical attributes such as the eye,
head, and heart functioned as core conceptual markers representing a person’s inner
state, will, and emotional attitude. Bodily gestures within phraseological units
symbolically convey concepts such as submission, loyalty, faithfulness, emotional
intensity, envy, and hostility. Furthermore, the continuity of these metaphorical models in
later literary periods, particularly in the works of Alisher Navoi, as well as their semantic
correlation with many expressions in modern Uzbek, is emphasized. The article
consistently presents the diachronic evolution, conceptual foundations, and metaphorical
layers of phraseological units.

Keywords: phraseology; Old Turkic; metaphor; concept; semantics; Diwan lughat at-
Turk; Navoi.

Kirish. Qadimgi turkiy yozma yodgorliklar — turkiy xalglarning milliy
tafakkuri,  dunyogarashi, madaniy-estetik  garashlari, ijtimoiy-ma’naviy
gadriyatlarini aks ettiruvchi bebaho manbalardir. Bu bitiklarda xalgning tarixiy
tajribasi, ruhiy olami, axlogiy mezonlari va ijtimoiy munosabatlari o‘z ifodasini
topgan. Ushbu yodgorliklarda uchraydigan frazeologik birliklar nafagat til
birliklari sifatida, balki gadimgi turkiy jamiyatning konseptual va kognitiv
tizimini yorituvchi muhim vosita sifatida ham alohida ahamiyatga ega.

Frazeologizmlarda jismoniy belgi va tana a’zolarining (ko‘z, bosh, ko‘ngil va
b.) turlicha semantik yuklamaga egaligi kuzatiladi. Ular insonning ichki
kechinmalari, ruhiy holati, iroda va ijtimoly munosabatlarini ifodalashda asosiy

—_ e 154 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - = = e Ozt =

tayanchoq bo‘lib xizmat gilgan. Aynan tana a’zolariga tayangan metaforik
modellar gadimgi turkiy tafakkurning asriy qatlamlarini ko‘rsatib, tilning kognitiv
mohiyatini ochib beradi. Bu jarayon keyingi davr adabiyotida, xususan, Alisher
Navoiy ijodida davom etganligi hamda hozirgi o‘zbek tilidagi ko‘plab iboralar
bilan uzviy alogadorligi tadgigotning dolzarbligini belgilaydi.

Frazeologik birliklar o’zbek tilshunosligida yaxshi tadgiq qilingan
muamolardandir. Sh.Rahmatullayev!, A.Mamatov? tomonidan yirik monografik
tadgigotlar hamda izohli lug‘atlarlar yaratgan. Qadimgi turkiy tilda mavjud
frazeologik birliklar Q.Sodigov® hamda turk olimlari Do‘g‘an Aksan*, Talat
Tekin ° tadgiqotlarda tahlilga tortilgan. Til birliklarini konseptual-metoforik
metodlarda tahlil qilish bo’yicha J.Lakof® hamda R.Lengakkerlar’ ishlari mavjud

Magsad va vazifa: Qadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik
birliklarning semantik, metaforik va konseptual xususiyatlarini aniglash, ularning
jismoniy tizimdan ijtimoiy-axloqiy talqinga o‘tish jarayonini yoritish hamda
keyingi davrlardagi, xususan, Navoiy davri tili va hozirgi o‘zbek tilidagi
davomiylik bilan bog‘ligligini ko‘rsatish maqolaning asosiy magsadidir. Bu
maqsadga erishish uchun quyidagi vazifalar belgilandi:

- Qadimgi turkiy yodgorliklarda uchraydigan frazeologik birliklarni aniglash
va tavsiflash.

- Frazeologik birliklarning semantik gatlamlarini tahlil gilish.

- Ushbu birliklarning konseptual-metaforik asoslarini o‘rganish.

- Qadimgi frazeologizmlarning ijtimoiy-axloqiy ma’noga o‘tish jarayonini
ko‘rsatish.

- Frazeologik birliklarning diaxron evolyutsiyasini yoritish.

Usullar. Tadgigotda quyidagi metodlardan foydalanildi:

Deskriptiv metod — frazeologik birliklarni tavsiflash, tarkibiy xususiyatlarini
aniglashda;

Komparativ metod — qadimgi yodgorliklar bilan keyingi davr manbalari
o‘rtasidagi semantik va metaforik o‘xshashliklarni giyoslashda;

Kognitiv-tahliliy metod — frazeologizmlarning konseptual asoslarini
aniglashda;
Diaxron tahlil — frazeologik birliklarning tarixiy taraqqgiyoti va hozirgi tilga

ta’sirini yoritishda.

! Rahmatullayev Sh. va boshgalar.Ozbek tili frazeologik lug‘ati. — T.: Gafur G‘ulom, 2022.

2 MamaToB A. Xo3upru y30ex afabuii Tuimaa Jekcuk Ba (pa3eosioruk HopMa MyaMMmonapH. — T.:
AxanemHanip, 1991.

3 Sodigov Q. Qutadg‘u bilig so‘zligi. — T.: Akademnashr, 2020.

4 Dogan Aksan. Goktiirk yazitlarinda soz sanatlan giiglii anlatim yollar1 // Tiirk diili aragtirmalari
yillig1 — Belleten. Cilt 38. — istanbul, 1990.

% Talat Tekin. Tiirkoloji Elestirileri. — Ankara: Simurg, 1997.

® Lakoff George, Jhonson Mark. Metaphors we live by. — Chicago: University of Chicago press,
1980.

7 Langacker R. Consept, image and symbol. — Berlin-New York: Mouton de Gryuter, 1991.

—_——— =~ |55 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =
Natijalar va mulohazalar. “Frazeologik birlik. Tuzilishiga ko‘ra so‘z
birikmasiga, gapga teng, semantik jihatdan bir butun, umumlashgan ma’no
anglatadigan, nutq jarayonida yaratilmay, nutqga tayyor holatda Kiritiladigan
lug‘aviy birlik. Turg‘un birikmalarning obrazli, ko‘chma ma’noga ega turi”.

Qadimgi yozma yodgorliklarda uchraydigan tizligig sokiirtimiz, basligig
yiikiintiirtimiz* “boshlini egdiridi, tizzalini cho‘ktirdi” kabi birikmalar, shaklan
tasviriy bo‘lsa-da, mazmunan bo‘ysunish, itoat, tan berish ma’nosini anglatadi. Bu
ifoda o‘z mohiyatiga ko‘ra metaforik: jismoniy harakat — “boshni egish” orqali
psixologik va ijtimoiy holat — “taslim bo‘lish, itoat etish” ifodalanadi.

Mazkur metaforik model — “tana pozasidan ijtimoiy munosabatga o‘tish” —
keyingi davrlar til tafakkurida ham davom etgan. Navoiy asarlarida bu ma’no
“bosh indirmak”, “bosh qo‘ymoq”, “bosh chekmak” kabi birikmalar orgali yanada
boy obrazli tus oladi. Masalan, “bosh indirmak” — so‘zma-so‘z “boshni pastga
tushirmog” ma’nosini bildirsa, mazmun jihatidan “bo‘ysunmoq, itoat etmoq”
ma’nosida qo‘llanadi. “Bosh qo‘ymoq” esa, fidoyilik, sadogat yoki jon fido qgilish
ramziga aylanadi:

Huwik apo eax-eaxku 51 nanouea 60w UHOYPMAOUM,
Kenou mypayk-mypiyk onoun movucaponap 60muma’.

Demak, “bosh” komponenti frazeologizmlar tarkibida qadimdan inson sha’ni,
irodasi, gadr-gimmatini ifodalovchi konsept sifatida namoyon bo‘ladi. Qadimgi
turkiy bitiklarda hamda keyingi davrlarda ham jismoniy holatga, axlogiy va
ijtimoiy munosabatni ifodalaydigan ramziy (metaforik) darajaga ko‘tarilgan.
Hozirgi tildagi “bosh egmoq”, “boshini baland tutmoq”, “boshini yo‘qotmoq”
kabi birikmalar esa ana shu tarixiy-semiotik izchillikning tabiiy davomidir.
Shunday qilib, “bosh” komponentli frazeologik birliklar turkiy til tarixining
barcha davrlarida insonning jamiyatdagi holatini, ruhiy va ijtimoiy munosabatini
ifodalovchi asosiy konseptual yadrolardan biri bo‘lib qolmoqda.

“Devonu lug‘ati-t-turk” — qgadimgi turkiy tillarning eng muhim korpus
manbalaridan biri bo‘lib, unda XI asr turkiy qavmlari tilida qo‘llangan fonetik,
leksik, frazeologik birliklarning keng gatlami gayd etilgan. Asarda jamlangan boy
til materiali, xususan, bargaror birikmalar, metaforik mazmun kasb etgan iboralar
hamda turli uslubiy gatlamlarga mansub frazeologik birliklar o‘sha davr turkiy
tilining frazeologik tizmini aniglash va ilmiy tasvirlash imkonini beradi. Mazkur
birliklar davr til madaniyati, dunyogarashi, ijtimoiy munosabatlari va
tasavvurlarini aks ettiruvchi muhim lingvomadaniy dalillar sifatida gadrlanadi.
Shu bois “Devonu lug‘ati-t-turk” gadimgi turkiy frazeologik boylikni, uning
semantik xususiyatlari va metaforik gatlamini tadqiq etishda asosiy manbalardan
biri hisoblanadi. Asarda frazeologik birliklar alohida izohlanadi yoki she’rlar va
maqollar tarkibida keladi. Masalan, quyidagi parchaga e’tibor beramiz:

! Comuxos K. Dcku Typkuii 6ururnap. — T.: Tom/I1IH, 2009. - B. 34.
2 Anuiep Hagowuit. Banoiiub yn-6unos. Mykamman acapiap tymiamu. — T.: ®an, 1987, — B. 520.

—_———— =~ |56 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

< s

GT\\\-.;) - . - Ozt =

@300 &l 2% Oruncaq alip yermddi,

& 928 sxa 3l Alimliy korii armadi,

Gl 15) s Adasliq tizd turmadi,

& &1 394835 Qalin erdn tirkasiir

Mazmuni: Bir kishi sitam qilib aytmoqda: “U kishi omonat olishdan
to‘xtamadi, omonatni egasiga qaytarishni o‘ylamadi, uni quruq gaytaraverishdan
zerikmadi. Do‘stlikka rioya qilmadi, endi qalin askar bilan menga qasd
qgilmoqchi™?.

Frazeologik birliklar tildagi eng gadimiy, ammo eng tirik gatlamlardan biri
bo‘lib, ularning shakllanishi tildagi tarixiy tafakkur jarayonlari bilan uzviy
bog‘liqdir. Ular xalgning hayotiy tajribasidan, jismoniy harakat va kuzatuvlardan
kelib chiqib, asta-sekin metaforik va abstrakt ma’noga ega bo‘lgan. Shunday
frazeologik birliklardan biri — adaslig iizd turmadi iborasidir.

So‘zma-so‘z bu ibora “do‘stlik ustida turmadi” degani, ya’ni “do‘stlikka rioya
gilmadi, sodig golmadi” mazmunini anglatadi. Shu yerda “turmoq” fe’li fagat
jismoniy holatni emas, balki axlogiy bargarorlik va sodiglikni bildiradi. Bu holat
shuni ko‘rsatadiki, qadimgi turkiy tilda “turmoq” fe’li allagachon metaforik
gatlamga o‘tgan.

Qadimgi turkiy tafakkurda inson faoliyati ko‘pincha fazoviy asoslar orgali
ifodalangan: “yuqoriga ko‘tarilmoq” — yuksalmoq, “pastga tushmoq”
yomonlashmogq, “ustida turmoq” esa — sobit, sodiq, barqaror bo‘lmoq ma’nolarini
bildirgan. Demak, “Adasliq {izd turmadi” iborasida fazoviy konsept (“iizd” — asos,
tayanch) orgali axlogiy-ijtimoiy holat ifodalangan.

Bu frazeologizm tildagi metaforik tafakkurning gadimgi izlarini saglagan
holda, konseptual o‘tishning ilk bosqichini ko‘rsatadi:

Jismoniy barqarorlik — Axloqiy sodiqlik — Ijtimoiy mas’uliyat.

Shunday qilib, “turmoq” fe’li dastlab “yigilmaslik”, “tik turish” kabi harakatni
bildirgan bo‘lsa, qadimgi turkiy tilning o‘zidayoq bu ma’no barqarorlik, sobitlik,
sadogat semantikalarini qgabul gilgan. Bu holat, tilning ichki taraqqgiyotida
metaforik tafakkurning erta shakllanganini ko‘rsatadi. Shuningdek, Do‘stlik -
fazoviy asos (tayanch) ma’nosida iizd (ustida) komponenti bilan do‘stlikni
mustahkam asos, poydevor tarzida talgin giladi. Demak, do‘stlik qadriyat sifatida
jamiyat bargarorligini belgilovchi “tayanch” tushunchasi bilan bog‘langan.
Adasliq Uizd turmadi faqatgina “do‘stlikka rioya qilmadi” degan xabarni emas,
balki do‘stlikni ijtimoiy tayanch sifatida qadrlamadi, unga loyiq bo‘lmadi degan
chuqurroq ma’noni ham mujassam etadi.

Hozirgi o‘zbek tilida esa “turmoq” fe’lining metaforik qatlami to‘liq
shakllangan: “so‘zida turmadi”, “do‘stlikni buzdi”, “turib bermoq” kabi iboralarda
u sodiqlik, qat’iyat va vafodorlik konseptini tashiydi. Aynigsa, og‘zaki tildagi

! Maxmyn Kowrapuii. JleBony syFatu-T-typk. Harmpra Taifépnosuu Ba Kupuul cy3 Myauudu:
K.Comukos. — Tomkent: Fapyp Fymnom, 2017. — B. 96.
_— == | == =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — c_;.,/,,/??)

“turib bermoq” birikmasi gadimgi modelning zamonaviy shakli sifatida, do‘stni
himoya qilish, yonida sobit turish ma’nosini ifodalab, qadimiy konseptual asosni
saglab golgan.

Demak, “Adasliq tizd turmadi” iborasi nafaqat frazeologik birlik, balki til
tarixidagi metaforik tafakkur evolyutsiyasining jonli namunasidir. U tildagi
metaforik tafakkurning fazoviy asosdan axloqiy va ijtimoiy asosga o‘tish
jarayonini aks ettiradi. Shu bilan birga, bu birlik shuni ko‘rsatadiki,
frazeologizmlar tilning tarixiylik mohiyatidan ajralmagan: ular xalq tafakkurining
0 zgarlshl 1_]t1m01y qadrlyatlamlng r1VOJ|an|sh| bilan birga taraqqiy etadi.

aaaa

,,,,,

uﬁaﬁ u—"\ﬁm Tutusqalz yaqisti,

Wi el 3si80 Utyalimat oprasur.

Aytmoqdaki: “Qish yoz bilan to‘gqnashdi, ular bir-biriga qing‘ir ko‘z bilan
garashdi. Bir-birini tutish uchun vyaginlashdilar, ular bir-birini yutushni
[yengishni] istar edi’”.

Qipir koziin baqisti (“qiyshiq ko‘z bilan qaradi”) iborasi qadimgi turkiy tildagi
psixologik holatning jismoniy obraz orgali ifodalanishining yorgin namunasi
sanaladi.

So‘zma-so‘z ma’nosi — “qiyshiq ko‘z bilan garadi”. Ammo mazmunan u
yomon niyat, hasad, ishonchsizlik yoki dushmanlik bilan garash ma’nosini
bildiradi. Bu yerda “qinir” (qiyshig)ning asosiy semasi — me’yordan og‘ish,
to‘g‘rilikdan chetlanish, ya’ni axlogiy og‘ishni anglatadi. Shunday gilib, iboraning
asl jismoniy tasviri — ko‘zning qiyshayishi, majoziy ma’noda esa niyatning
buzilishi, ichki buzuglik yoki hasadni bildiradi.

Bu ifoda metaforik asos jihatidan gadimgi turkiy dunyoqarashga xos bo‘lgan
konseptual bog‘lanishga tayangan:

“To‘g‘rilik = ezgulik”, “qiyshiqlik = yovuzlik / buzuklik”

Ya’ni, insonning jismoniy “to‘g‘rilig”i, aynigsa nigohi va garashi, uning ichki
dunyosi, axlogiy tozaligi bilan bevosita bog‘lab tasavvur gilingan. Shuning uchun
“qiyshiq ko‘z bilan garamoq” fagat tashqi holat emas, balki ichki illatning belgisi
sifatida idrok etilgan. Qiyir koziin bagisti iborasi gadimgi turkiy tildan boshlab
metaforik gatlamda shakllangan frazeologik birlik bo‘lib, bunda jismoniy
belgidan axlogiy bahoga o‘tish kuzatiladi. Bu o‘tish jarayoni tildagi metaforik
tafakkurning gadimiyligini ko‘rsatadi.

Keyingi davrlarda, xususan, shunga o‘xshash majoziy birliklar mavjud.
Masalan, “yomon ko‘z bilan qaramoq”, ‘“ko‘zini olaytirmoq”, ‘ko‘z
o‘qraytirmoq” Kabi ifodalarda “ko‘z” tashqi idrok vositasi emas, balki ichki
holatning ko‘zgusi sifatida ishlatiladi. U hali-hamon insonning ichki munosabatini

! Maxmyn Kowwrapuii. JleBony nyratu-T-rypk. Harmpra Taifépnosuu Ba Kupuul cy3 Myautndu:
K.Conukos. — Tomkent: Fapyp Fymnom, 2017. — B. 106.
_ == ]hf == ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\-.;) - . Y =

tashqi belgida ifodalovchi konsept sifatida faol ishlaydi. Bu, o‘z navbatida,
frazeologizmlarning semantik davomiyligini va tildagi metaforik tafakkurning
uzviy rivojlanishini ko‘rsatadi.

Qiyir koziin bag- iborasi tilning tarixiy taraqqgiyotida psixologik holatlarning
jismoniy ko‘rinishlar orgali metaforik ifodalanish bosgichini aks ettiradi. Unda
ko‘z — tashqi idrok a’zosi sifatida axlogiy holatning belgisi, qiyshiq esa
me’yordan og‘ish, ruhiy buzilish timsoli sifatida namoyon bo‘lgan. Shu tarzda
ibora gadimgi turkiy tafakkurdagi “to‘g‘rilik va qiyshiklik” oppozitsiyasiga
asoslangan konseptual metaforani aks ettiradi.

A& Kl 58 Kopliim anar qaynayu,

G ol 8 fétin apar oynayu,

el Ka o Keldi mend boynayu,

Gl e 350 51 Oynap meni arpurur.

Ma’nosi: “Uyda do‘stim bilan o‘ynaganimda ko‘nglim unga jo‘sh urdi. U
menga g‘urur bilan keldi va charchagunimcha men bilan o‘ynadi”. Har bir
charchagan hayvon uchun ham shu so‘z qo‘llanadi* (DLT, 2025: 129).

Konliim anar gaynayu frazeologik birligi gadimgi turkiy tildagi emotsional
holatning jismoniy tajriba orgali ifodalanishiga asoslangan metaforik birlik
sifatida alohida e’tiborga ega. So‘zma-so‘z talginda “ko‘nglim unga qaynaydi”,
ya’'ni “unga nisbatan ichimda jo‘shqinlik, kuchli tuyg‘u paydo bo‘ladi”
mazmunini bildiradi. Bu yerda asosiy metaforik markazni “qaynamoq” fe’lining
ma’no kengayishi tashkil etadi. Qadimgi turkiy dunyoqarashda tuyg‘ular
ko‘pincha jismoniy jarayonlar — issiglik, alangalanish, gaynash orgali
tasvirlangan bo‘lib, mazkur iborada emotsiyaning dinamik kuchi ‘“qaynash”
hodisasi bilan ifodalangan.

Frazeologizmning konseptual asosida hissiyot = issiglik / gaynog holat
munosabati yotadi. Mazkur modelda jismoniy jarayonning (gaynashning)
intensivligi  his-tuyg‘ularning kuchayishiga ko‘chiriladi. Shuningdek, iborada
“koniil” (ko‘ngil) insonning ichki olami va hissiy markazi sifatida idishga
giyoslangan: ko‘ngil ichida jamlangan his suyuqlik sifatida tasavvur gilinadi,
uning qaynashi esa tuyg‘uning ortishi va jo‘shqinligini anglatadi. Demak,
frazeologik birlik tarkibida: “ko‘ngil — idish™; “his — suyuqlik”; “kuchli his-tuyg‘u
— gaynash” kabi konseptual-metaforik moslik kuzatiladi.

Mazkur obraz tuyg‘ularning statik holat emas, balki doimiy ruhiy harakat va
energiya manbai sifatida talqin etilganini ko‘rsatadi. Qadimgi turkiy tilda,
shuningdek, keyingi davr yozma manbalarida o ‘rtanmoq, yonmog, kuymoq,
gaynamoq kabi fe’llar emotsional holatni ifodalovchi asosiy semantik
markazlardan biri sifatida namoyon bo‘ladi. Ushbu leksemalar dastlab jismoniy
harorat, alangalanish yoki issiglik jarayonini anglatsa-da, keyinchalik bunday

! Maxmyn Kowrapuii. JleBony syratu-T-typk. Hampra Taifépnosuu Ba Kupuun cy3 Myauindu:
K.Conukos. — Tomkent: Fapyp Fymom, 2017. — B. 129.

—_——————— =~ |50 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

s

GT\\\;') - — - c_;.,y/;a

jarayonlar insonning ichki kechinmalariga ko‘chirilgan metaforik ma’noda
qo‘llana boshlagan. Natijada ular hisning eng yuqori darajasini, kuchli jo‘shqinlik
yoki ichki iztirobni ifodalovchi metaforik birliklarga aylangan.

Mazkur holat klassik turkiy adabiyotda keng uchraydi. Xususan, “yurak
yonmoq” tarzidagi ifodalar muhabbat, hasrat va iztirob kabi kuchli hissiy
kechinmalarni tasvirlashda qo‘llanib, yurakning jismoniy yonishi bilan ruhiy
alangalanish o‘rtasidagi metaforik bog‘liglikni yuzaga chiqaradi. Bugungi
zamonaviy turkiy tillarda ham mazkur konseptual asos saqlanib qolgan bo‘lib,
“qonim gaynadi” kabi birliklar hissiyotning shiddatli kuchayishiga ishora giladi.

Demak, issiglik, alangalanish, gaynash kabi jismoniy jarayonlarni ichki holat
bilan bog‘lash gadimgi konseptual metafora — hissiyot = issiglik / olov / gaynoq
holat modelining bargarorligini ko‘rsatadi. Bu jarayon turkiy metaforik
tafakkurda hissiy kechinmalarni fizik kuch va energiya asosida talgin qilish
an’anasining gadimdan davom etib kelayotganligini tasdiglaydi.

Shunday qilib, “Koégplim anar qaynayu” frazeologizmi qadimgi turkiy
metaforik tafakkurning aniq ko‘rinishi bo‘lib, emotsional holatning jismoniy
jarayon orqali ifodalanishini, ko‘ngil konseptining idish sifatida talgin gilinishini
va hislarning kuchayishi jo‘shqinlik metaforasi orqali ifodalanganini namoyon
etadi.

Cadiay Uy &3 S 3 3 QOYyasip yatsa aniy yiizind,

Sl &g gl el S&jsm Alsigar 6gin aniy soziyd.

Sa 28 A Gl s 838l My kisi yuluyi bolup ézind,

8o SN &3 &y 3 & Bergiildir 65in aniy kézipd.

Aytmogdaki: “Uning bilan birga yotib, uning yuzlariga boqib, so‘zlarini
eshitgan kishi o‘zini yo‘qotadi. Uning husniga ming kishi jon berishga ham rozi
bo‘ladi”! (DLT, 2025: 136).

Bergdldr 66in — “0°zini bermoq” iborasi shaklan oddiy fe’lli birikma ko‘rinsa-
da, mazmunan murakkab psixologik va hissiy jarayonni ifodalaydi U so‘zma-sSo‘z
“o‘zini topshirmoq, o‘zini boshqa birovga berish” degan ma’noni bildiradi. Biroq
bu “berish” jismoniy harakat emas, balki ichki, ruhiy topshiriq, ya’ni ko‘ngilni,
tuyg‘uni, ixtiyorni boshqgasiga bag‘ishlash holatini anglatadi.

Bu ma’no qadimgi turkiy tildan boshlab shakllangan bo‘lib, bermoq fe’lining
metaforik kengayish jarayonida paydo bo‘lgan. Dastlab “bermoq” biror narsa yoki
mulkni uzatish, topshirish ma’nosida qo‘llangan. Ammo inson ongidagi harakat
va egalik tasavvurlari psixologik sohalarga ko‘chganida, bu fe’l ruhiy topshirish,
ixtiyorni yo“qotish, muhabbatda taslim bo‘lish ma’nosini ifodalay boshlagan.

O‘zini bermoq” frazeologizmi inson va hissiyot o‘rtasidagi munosabatni
“egalik — topshirish — ixtiyor” modeli asosida ifodalaydi. Boshgacha aytganda,
inson o°zini boshqasiga “berish” orqali endi 0°ziga tegishli bo‘lgan ichki ixtiyorni

! Maxmyn Kowrapuii. JleBony syratu-T-typk. Harmpra Taifépnosuu Ba Kupuul cy3 Myautddu:
K.Conukos. — Tomkent: Fapyp Fymnom, 2017. — B. 136.
_— == 1) = ===



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = <23 — c_;.,/,,/??)

topshiradi. Bu — muhabbat, mehr, hayrat, hatto ruhiy zaiflik holatini
ifodalaydigan metaforik topshiriqdir. Qadimgi turkiy dunyoqarashda “o‘z” — bu
shaxsning ichki markazi, ruhi, mohiyati. Uni “bermoq” esa oddiy harakat emas,
balki ruhiy topshirish, ichki dunyoni ochish ma’nosidir. Shu jihatdan “o‘zini
bermoq” iborasida “ruhiy egilikdan voz kechish”, ya’ni irodaviy taslim bo‘lish
konsepti mavjud.

“O‘zini bermoq” frazeologizmi — tilning metaforik taraqqgiyotini aniq aks
ettiruvchi gadimiy birlikdir. Unda bermoq fe’li jismoniy topshirishdan ruhiy
bag‘ishlashga o‘tgan, “o0‘z” esa inson mohiyatining markazi sifatida irodaviy
taslim bo‘lish ramziga aylangan. Bu birlik tildagi metaforik tafakkur va semantik
evolyutsiyaning uzviyligini ko‘rsatadi: qadimiy “6zin bermoq” ifodasi bugungi
ko ‘nglini berib qo ‘ymoq, jonini berdi, o zini bag ‘ishladi” kabi ifodalarda yashab
kelmoqda. Shunday qilib, “o‘zini bermoq” qadimgi turkiy tildan boshlab hozirgi
o‘zbek tiligacha davom etayotgan ruhiy bag‘ishlanish metaforasining tarixiy
yadrosidir.

Asardagi maqollar tarkibida ham frazeologik birliklar uchrab turadi: Kop
stigtitkd qus qonar, korkliig kisikd soz kelir. Ma’nosi: “Sershox daraxtga qush
qo‘nadi, yaxshi kishiga so‘z [maqtov] keladi”*.

soz kelir birikmasi qadimgi turkiy tildagi frazeologik birlik bo‘lib, so‘zma-
so‘z “so‘z keladi” ma’nosini anglatgan holda, metaforik qo‘llanishda “magqtov,
shuxrat topmog, odam haqida gap yurmoq” mazmunida ishlatiladi. Bu yerda so z
leksemasi oddiy nutg jarayonini emas, balki ijtimoiy e’tirof, hurmat va obro*
tushunchalarini ifodalovchi konseptual birlikka aylangan. Xuddi shuningdek, kel-
fe’li ham o‘zining harakat ma’nosidan kengayib, “yetib bormog, xalq orasida
tarqalmoq, eshitilmoq” kabi semantik komponentlar bilan boyigan.

Ushbu birlikning metaforik-konseptual asosida quyidagi model kuzatiladi:
so‘z — e’tibor / maqtov / obro‘; kelmog — targalmoq / yetib bormoq / paydo
bo‘lmogq.

Magolda qushning daraxtga qo‘nishi bilan magtovning yaxshi inson tomon
“kelishi” o‘rtasida badiiy-parallel munosabat yaratiladi. Qush go‘zal, shox-
shabbasi ko‘p daraxtni tanlagani kabi, e’tirof ham fazilatli insonga ‘“ko‘chadi”,
ya’ni uning nomi el orasida tarqaladi. Shunday qilib, tabiiy hodisa asosida
ijtimoiy-axlogiy qadriyatlar ifodalanadi. Bu esa gadimgi turkiy tafakkurning
metaforik tabiatini, uni jamiyatga yo‘naltirilgan konseptga aylantirish jarayonini
yoritadi.

Mazkur model keyingi davrlarda ham uzviy davom etib, o‘zbek xalq og‘zaki
ijodi hamda mumtoz adabiyotda muhim semantik qolip sifatida saglangan.

Qadimgi turkiy tildagi “soz kelir” birikmasi bugungi o‘zbek tilida semantik
jihatdan o‘xshash, lekin emotsional bahosi o‘zgargan ko‘rinishlarda davom etadi.

! Maxmyn Kowrapuii. JleBony syratu-T-typk. Harmpra Taifépnosuu Ba KuMpHII cy3 Myauiudu:
K.Conukos. — Tomkent: Fapyp Fymom, 2017. — B. 169.
_ —m= 1] == ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

GT\\;\\\'_;) = —<{s — (_L;,y/?Ta
Masalan, hozirgi tilda ishlatiladigan “gap tegdi / gap tegmaydi” iboralari ham
konseptual asosda so‘zning subyektga yetib borishi, unga ta’sir qilishi
metaforasiga tayanadi. Bu yerda “gap” ham jismoniy obyekt sifatida tasavvur
qilinib, “kelmoq, tegmoq” kabi harakat fe’llari bilan bog‘lanadi.

Shunga ko‘ra, qadimgi “soz kelir” — ijtimoiy e’tirof va maqtovning “yetib
kelishi”ni bildirsa, zamonaviy “gap tegdi” shakli odatda tanqid, malomat, mish-
mish kabi negativ mazmunning “yetib borishi”’ni anglatadi. Biroq ikkala holatda
ham til konseptuallashuvi bir xil kognitiv modelga — so‘z/gap — subyektga
yetib boradigan obyekt metaforasiga tayanadi.

Demak, “soz kelir” iborasi qadimgi turkiy tilning metaforik tafakkur
tizimida shakllangan bo‘lib, jismoniy harakat — ijtimoiy baho yo‘nalishida
semantik kengayishga ega. Mazkur frazeologizm tarixiy jarayonda barqgaror
go‘llanib, ijtimoiy e’tirof konseptini ifodalovchi muhim ko‘rinish sifatida hozirgi
til tafakkurida ham faol yashamogda. Bu hol tilning diaxron taraqqgiyotida
metaforik konseptlarning uzluksizligi va qadriyatlarni ifodalashda muhim
vosita bo‘lib qolayotganini ko‘rsatadi.

Xulosa qilib aytganda, “Devonu lug‘ati-t-turk” tarkibida uchraydigan
frazeologik birliklar gadimgi turkiy tildagi til boyligining eng muhim
gatlamlaridan birini tashkil etadi. Ushbu birliklar nafaqat lug‘aviy birlik sifatida,
balki semantik yaxlitlikka ega bo‘lgan, nutq jarayoniga tayyor holda kiradigan
ma’no konstruksiyalari sifatida o‘sha davr til madaniyatini aks ettiradi. Tadgigot
shuni ko‘rsatdiki, frazeologizmlar tarkibida jismoniy harakat, tana a’zolari,
fazoviy yo‘nalish va tabiiy jarayonlarga doir birliklar axlog, ijtimoiy munosabat,
ruhiy holat kabi abstrakt mazmunlarni ifodalashda markaziy vosita bo‘lgan.

Frazeologik birliklarning asosida yotgan metaforik semantika ularga ko‘chma,
kengaygan va chuqurlangan ma’no yuklaydi. “Turmoq”, “qaynamoq”, “bermoq”
kabi fe’llarning metaforik o‘zgarishi barqarorlik, sodiqlik, jo‘shqinlik,
bag‘ishlanish kabi tushunchalarni ifodalashga xizmat qiladi; “bosh”, “ko‘z”,
“ko‘ngil” kabi leksemalar esa insonning ruhiy va ijtimoiy holatini ifodalovchi
konseptual markazga aylangan. Jismoniy harakatdan ruhiy holatga o‘tish, fazoviy
belgilardan axloqiy baholashga o‘tish kabi jarayonlar bu iboralarning ma’nosini
konseptual jihatdan chuqurlashtirgan.

Frazeologik birliklarda aks etgan bunday metaforik modellar gadimgi turkiy
tafakkur haqida muhim ma’lumot beradi. Unga ko‘ra, inson borlig‘i, hissiyoti,
irodasi ko‘pincha jismoniy jarayonlar orqgali idrok etilgan; ichki kechinmalar,
jamiyatdagi munosabatlar issiqlik, fazo, og‘irlik, bosim kabi fiziologik yoki
fazoviy kategoriyalar orgali ifodalangan. Bu holat gadimgi turkiy dunyogarashda
konseptual tafakkurning jismoniy tajriba asosida shakllanganini ko‘rsatadi. Shu
jihatdan, frazeologizmlar tildagi metaforik tafakkurning tarixiy asoslarini yoritib
beradi va xalg mentalitetini, gadriyatlarini, ijtimoiy munosabat mezonlarini tadqiq
etishda muhim manba vazifasini bajaradi.

—_— =~ 162 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

G:\M,J- <2y _(;7%/7_5)

Umuman olganda, “Devonu lug‘ati-t-turk” dagi frazeologik birliklarning
semantik va metaforik gatlamlarini tahlil qgilish ularning qadimgi turkiy
tafakkurning semantik yadrosini tashkil etishini ko‘rsatadi. Ushbu birliklar hozirgi
o‘zbek tilidagi ko‘plab iboralar bilan semantik jihatdan uzviy bog‘liq bo‘lib, til
taraqqiyotining izchilligini, metaforik modelning bargarorligini va madaniy
xotiraning davomiyligini namoyon etadi.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1.  Dogan Aksan. Goktiirk yazitlarinda s6z sanatlart giiclii anlatim yollar1 // Tiirk
diil arastirmalari y1llig1 — Belleten. Cilt 38. — Istanbul, 1990.

2. Lakoff George, Jhonson Mark. Metaphors we live by. — Chicago: University of
Chicago press, 1980.

3. Langacker R. Consept, image and symbol. — Berlin-New York: Mouton de
Gryuter, 1991.

4.  Rahmatullayev Sh. va boshqalar.O‘zbek tili frazeologik lug‘ati. — T.: G‘afur
G‘ulom, 2022.

5. Sodigov Q. Qutadg‘u bilig so°zligi. — T.: Akademnashr, 2020.

6.  Talat Tekin. Tiirkoloji Elestirileri. — Ankara: Simurg, 1997.

7.  Amumep Hapowuii. banoiiupe yn-6unos. Mykamman acapiap tymiamu. — T.: ®aH,
1987.

8.  Mawmaro A. Xo3upru y30ek amabuil THiIHJa JEKCUK Ba (pPa3eosIoTMK HOpMa
Mmyammoutapu. — T.: Akagemnamp, 1991.

9.  Maxwmyn Komrrapwmii. JleBoHy myratu-T-Typk. Hampra Tai€pioBunm Ba KHPHII
cy3 myamudu: K.Conukos. — Tomxkent: Fadyp Fymnom, 2017.

10. Copukos K. Dcku Typkuit 6uturiap. — T.: Tom 1N, 2009

11. Xoxues A. THIIIYHOCIHK TepMUHIAPHHMHT H30X)IH TyFath. — T.: Y36ekucron
MUJIIAN SHIMKIoeausicu, 2002.

—_———————— =~ 163 ==



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34
= = Y =

“Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom
olami Qoraxoniylar davrida” mavzusidagi xalgaro ilmiy-amaliy anjuman
REZOLYUTSIYASI

Turkiy uluslar va ularning davlatchiligi takomilida Qoraxoniylar davlati
favqulodda muhim o‘rin tutadi. Bu sulola hukmronligi Turon tuproglarida dastlab
VIl yuzyillikning 40- yillaridan boshlab Turk xoqonligining uzviy davomi
o‘laroq Qarlug davlati sifatida keyinchalik, garlug, chigil, yag‘mo qabilalari
singari o‘nlab turkiy urug‘larni birlashtirgan, markazlashgan turkiy imperiyani
barpo etib, ozlarini “Qoraxon” - ya’ni “Buyuk xon” deb atashgan.

Ularning hukmronligi IX—XIIl asrlar mobaynida Shargdagi uyg‘onish —
birinchi renessans davriga to‘g‘ri kelib, unda davlat boshgaruvi, mafkura, din,
xalgaro munosabatlar, me’morchilik, shaharsozlik, ilm-fan va ta’lim rivojlangan.

Aynigsa, turkiy til yuksak magomga ko‘tarildi. Yusuf Xos Hojib, Mahmud
Koshg‘ariy, Ahmad Yassaviy, Ahmad Yugnakiy, As-Saraxsiy kabi buyuk
allomalar o‘Imas asarlar yaratdi. Qoraxoniylar davrida amalda bo‘lgan xogoniya
turkchasi adabiy tili barcha turkiy xalglar uchun o‘rta turk tili vazifasini o‘tab
berdi; keyingi davr turkiy tillarining rivojida yuksalish nugtasi bo‘lib xizmat qildi.

Anjuman magsadlaridan kelib chigib quyidagi vazifalar ustuvor etib
belgilansin:

Qoraxoniylar davri barcha turkiy ellarning turkshunoslari uchun umumiy tarix,
mushtarak yozma meros, turkiy davlatchilik o‘tmishini o‘rganish jihatdan cheksiz,
adog‘siz manba bo‘lib xizmat gqilishi e’tiborga olinib, ushbu yo‘nalishda
tadgiqotlarni  olib borish Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT)ga kiruvchi
mamlakatlarning turkshunoslari uchun ustuvor vazifalardan biri sifatida e’tibor
garatilsin.

Alp Er To‘nga (Afrosiyob) avlodlari Qoraxoniylar: Turkiy dunyo va Islom
olami Qoraxoniylar davrida” mavzuisidagi xalgaro ilmiy-amaliy anjumanning
turkiy o‘zlikni shakllantirishdagi ahamiyatidan kelib chigib har ikki yilda bir
marotaba an’anaviy ravishda o‘tkazib borish choralari ko‘rilsin (mas 'ul TDT).

Qoraxoniylar davri tarixi, davlatchiligi, boshgaruvi, ilm-fani, madaniyati, til va
adabiyoti, yozma yodgorliklarini tadqiq etish bo‘yicha ustuvor mavzulardan kelib
chigib hamkorlikda ilmiy loyihalarni amalga oshirish bo‘yicha aniq takliflar
Turkiy davlatlar tashkiloti (TDT) kotibiyatiga yuborilsin(mas 'ul TDSHU).

Qoraxoniylar davri tarixi va madaniy merosni ommalashtirish orgali turkiy
davlatlardan sayyohlarni jalb gilish hamda u bilan bog‘liq maskanlarni “Tabarruk
ziyorat” loyihasiga qo‘shish va bunday maskanlarning elektron xaritasini
yaratishda inobatga olinsin.

—_ e 164 =



TURKOLOGIYA /7 TURKOLOGY / 2025, # 34

Vs

GT\M)' g2 = (;y%/?g)

Ulug‘vor turkiy davlatchilik tarixining teran ildizlarini chuqurroq anglash va
ilmiy asosda to‘lagonli o‘rganish ehtiyojidan kelib chigib Turon-Turkiston
davlatchiligi asoslarini qurgan va uni yuksaltirgan turklarning yovqur o‘g‘loni,
buyuk davlat arbobi, siyosiy iqtidor egasi Alp Er To‘nganing faoliyati va amalga
oshirgan ishlari masalalariga bag‘ishlangan kelgusida xalgaro anjuman o‘tkazish
taklifi ilgari surilsin (mas 'u/ TDT, TDSHU va TDXU).

Anjuman doirasida o‘tkazilgan Alp Er To‘nga shaxsiyati va faoliyatiga
bag‘ishlangan soha bo‘yicha yetakchi mutaxassislarning davra suhbati natijalariga
ko‘ra Alp Er To‘nga timsolini mintaganing turizm brendiga aylantirish hamda
Buxoro shahrida unga atalgan yozuv lavhasi (bitig tosh) o‘rnatish yuzasidan TDT
kotibiyati tavsiyasiga ko‘ra TDSHU olimlari va O‘zR FA mutaxassislari
hamkorlikda yaratgan ilovadagi matnning o‘rin olishi tavsiya etilsin.

Anjuman tashkiliy go ‘mitasi va gatnashchilari

—_———— =~ 165 ==



